
A ARTE ESPELHA A VIDA?
os signos das representações indígenas na

contemporaneidade

A ARTE ESPELHA A VIDA?
os signos das representações indígenas na

contemporaneidade

Ezequiel Pedro Farias CajueiroEzequiel Pedro Farias Cajueiro

Palmeira dos Índios
2025 

Palmeira dos Índios
2025 



 

EZEQUIEL PEDRO FARIAS CAJUEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ARTE ESPELHA A VIDA? 

os signos das representações indígenas na contemporaneidade 

 

Monografia apresentada ao Curso de Licenciatura 

em História da Universidade Estadual de Alagoas – 

UNEAL, Campus III – Palmeira dos Índios, para 

obtenção do grau de licenciado em História. 

Orientador: Prof. Dr. José Adelson Lopes Peixoto. 

 

 

 

 

 

 

PALMEIRA DOS ÍNDIOS 

2025 



 

EZEQUIEL PEDRO FARIAS CAJUEIRO 

 

 

A ARTE ESPELHA A VIDA? 

os signos das representações indígenas na contemporaneidade 

 

 

Monografia apresentada ao Curso de Licenciatura 

em História da Universidade Estadual de Alagoas – 

UNEAL, Campus III – Palmeira dos Índios, para 

obtenção do grau de licenciado em História. 

 

Aprovada em 11 de dezembro de 2025. 

 

 

Banca avaliadora 

 

 

_____________________________________________ 

Prof. Dr. José Adelson Lopes Peixoto – UNEAL 

(Orientador) 

 

 

_____________________________________________ 

Prof. Me. Rodrigo Gomes Leite – UNEAL 

(Avaliador interno) 

 

 

_____________________________________________ 

Prof. Dr. Diogo dos Santos Souza – IFAL 

(Avaliador externo) 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Às memórias de meu avô, que mesmo nunca 

tendo galgado o chão de uma escola, me 

ensinou com seu exemplo como ser um homem 

justo, dedico. 

Aos povos indígenas de Alagoas, igualmente 

dedico. 

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Antoine de Saint-Exupéry, em “O Pequeno Príncipe”, nos ensinou sobre a 

responsabilidade afetiva. As pessoas que cultivamos ao longo da vida se convertem em partes 

fundamentais da nossa existência, resulta considerarmos que nos tornamos eternamente 

responsáveis por aqueles que cativamos. O texto que conheceremos adiante é resultado de uma 

trajetória acadêmica de quatro anos de pesquisas dedicadas aos povos indígenas, é fruto, 

também, de relações, amizades e trocas fundamentais no tecer desse tear. A tênue linha entre 

sonho e realidade, composta por ideias abstratas, deu lugar ao texto que vos apresento.  

Vítima do ardil da memória, talvez algumas peças-chave, pessoas cujas contribuições 

foram fundamentais para a construção deste trabalho, sejam esquecidas de mencionar nas 

breves palavras que se seguem. No entanto, desde já, peço sinceras desculpas. Compartilho a 

alegria de ter vivido os quatro anos de graduação ao lado de pessoas tão especiais, sobretudo 

pelas sinceras e justas contribuições que deram à minha pesquisa. Revisitei os diversos lugares 

da minha memória e busquei reunir todos os nomes que fizeram parte dessa história. 

Em março de 2022, começou a minha jornada no curso de Licenciatura em História do 

Campus III da Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL). Agradeço à instituição pelas 

inúmeras experiências, oportunidades e vivências que me foram possibilitadas; para além da 

formação acadêmica, experimentei de um universo humano e justo. Minha formação, enquanto 

professor, é fruto dos encontros diários com os mestres que conduziram tal jornada, aos meus 

professores, sobretudo Adelson Lopes, Cristiano Cezar, Kleber Bezerra, Luziano Mendes, 

Marcelo Góes, Roberto Calábria e Rodrigo Leite, meu muito obrigado por tanto me ensinarem. 

Todas as palavras que eu render serão poucas para agradecer a pessoa mais importante 

dessa jornada: meu orientador, amigo e mais genuína referência, Adelson Lopes. Devo te 

agradecer por acreditar em mim até mesmo quando duvido do meu potencial. Desde muito cedo 

rompemos o stricto professor-aluno e nossa relação se converteu em amizade, as brincadeiras, 

conselhos e ensinamentos me fazem te admirar cada vez mais como pessoa e profissional. Meus 

interesses pela pesquisa na temática indígena e pelo campo são frutos da sua confiança e da 

minha admiração por ti. Por tudo e por tanto, meu muito obrigado e conte sempre comigo. 

De igual maneira, agradeço ao Grupo de Pesquisas em História Indígena de Alagoas 

(GPHIAL), por ter me recebido de braços abertos e ser o pilar principal das minhas investidas 

acadêmicas. Por todas as leituras, discussões e conhecimentos mutuamente trocados nos anos 

de convivência nesse grupo, minhas aspirações vêm deixando de serem ideias para se 



 

concretizarem em pesquisas e trabalhos de produção acadêmica. Singularmente, agradeço aos 

membros que o compõe e são minhas referências, de forma especial, Adelson, Adauto, 

Brunemberg e Vinícius, pois vocês são os pilares principais; aos que aspiram o mesmo que eu, 

destaco Erick, Geovana, Jonas, Suellen e Williane, muito obrigado pela companhia frequente. 

Ao Arquivo Geral da Uneal (AGU), sou grato pelos momentos de trabalho e 

descontração. Ao Acervo do GPHIAL, sou completo agradecido pela oportunidade de ter 

trabalhado nele, proporcionando-me documentos que formaram parte das minhas pesquisas e 

deste trabalho, assim como pelo prazer em dividir tal experiência com Adelson, Erick e Jonas, 

pessoas que fizeram do trabalho e dos meus dias um fardo bem mais leve. Ainda, agradeço 

também pela oportunidade de integrar as equipes da Editora GPHIAL e da Revista Campiô, 

espaços de profícuos aprendizados na companhia de pessoas especiais. 

A caminhada se fez branda com a companhia diária de pessoas valiosas; para aqueles 

que dividiram a jornada comigo e fizeram de nossas tardes um eterno estar entre brincadeiras, 

risadas e piadas, sou grato por ter dividido desse espaço com vocês. De maneira saudosa, 

destaco Arthur, Alice, Ana Cecília (Buiu), Calisto, Damyre, Eduardo, Erick, Jheisy, Jonas, 

Kauan, Kleberson, Mikaelly, Nathália e Raul. Aos que chegaram e se foram, aos que 

permaneceram, aos que permanecerão e ao que fez morada, juntos formamos uma linda turma. 

Na mediocridade do cotidiano, eu encontrei o amor e sou feliz por dividir a vida, os 

sonhos, as angústias e as alegrias com o rio que desagua em mim, fazendo-me oceano. Nos 

momentos de solidão pelas noites a fio, em que apenas os livros e o notebook são minhas 

companhias, a sua presença, mesmo que distante, me traz alento; seu reconforto e alegria, todas 

as vezes em que vibra pelas minhas conquistas, me dão a força necessária para continuar. Ao 

meu namorado, Raul Felicio, muito obrigado por tudo e por tanto; contigo, quero fazer dos dias 

a paz e, do teu sorriso, um escarcéu, meu Veludo Marrom. Que sejamos atemporais. 

Pesquisar é uma tarefa hercúlea, pois exige tempo, dedicação e paciência; contudo, as 

atividades de campo, as incertezas teóricas e o trato com a historiografia foram suavizados pela 

presença contínua de meu amigo Erick Charlles, assíduo crítico e leitor dos meus escritos, 

contribuiu significativamente desde o título deste trabalho, obrigado por toda a parceria e conte 

sempre comigo. Igualmente, agradeço a Arthur Vinícios pela amizade que construímos, assim 

como pelas vezes em que me arrastou dos estudos e me fez lembrar de viver, pelas festas, farras 

e experiências incríveis que deram o equilíbrio fulcral a uma existência saudável. 

Dentre as experiências singulares que vivenciei na graduação, destaco os períodos dos 

Estágios Supervisionados, junto aos meus professores e amigos Kleber Bezerra e Tiago 

Barbosa, meu veterano de curso, os quais sou genuinamente grato por este laboratório de ensino 



 

construído no “chão da escola”. É preciso agradecer também à Escola Estadual Humberto 

Mendes por ter me recebido durante essa fase, assim como a todas as turmas em que passei e, 

especialmente, ao 3º ano “B” (2025), com a qual estabeleci maiores vínculos de proximidade. 

Aos que chegaram em minha vida antes mesmo da Uneal e fazem morada em meu 

coração, sou incapaz de mensurar minha gratidão; aos meus irmãos, de vida e de alma, Isadora 

Milene e Madson Correia, guardo comigo a beleza de tê-los em meu convívio e rendo louvores 

por nossas existências. Agradeço toda a paciência, prestatividade e parceria, vocês foram os 

primeiros leitores deste trabalho e contribuíram significativamente para que melhor ele se 

apresentasse ao mundo; desejo todo sucesso a vocês e contem sempre comigo. De forma 

especial, agradeço ao meu “mapeiro” particular, Madson, por ilustrar meu texto com sua arte; 

também à Isadora, mãos que representaram a capa desta monografia, ao interpretar os meus 

pensamentos em percepções ancestrais, que fizeram dos fragmentos da vida a sua arte. 

Pelos lugares e aldeias em que passei fazendo pesquisa, um pouco de mim foi deixado 

para trás, mas muito deles foi trazido na bagagem, as experiências e vivências entre os povos 

Xukuru-Kariri Cristo do Goití, Katokinn e Jiripankó representam a principal estrutura que 

sustentou toda a pesquisa e escrita do trabalho que vos apresento. Sou grato pela permissão 

divina e a benção das Forças Encantadas, que guiaram todo esse trajeto de conexão humana, 

ancestral e espiritual; de igual maneira, agradeço a Luiz André (Cacique X.K. Cristo do Goití), 

Daniel (Cacique Katokinn) e Cícero Pereira (carinhosamente Cicinho, liderança Jiripankó), 

pela prontidão e disponibilidade dos seus povos em mostrar suas culturas.  

O vinho é um bom camarada, segundo William Shakespeare; para mim, são ainda 

melhores as pessoas que deixei para inebriar-me neste final. Alegra-me muito saber que o crivo 

último do meu trabalho passará por três referências tão respeitáveis e admiráveis: ao Adelson 

Lopes, meu eterno amigo e orientador, obrigado por ter embarcado na tecitura desse belo tear 

comigo; ao Diogo Souza, amazona inebriante, obrigado por ser referência de vida e existência, 

sou grato por tê-lo na minha vida e em minha banca; ao Rodrigo Leite, alter ego desejável, 

obrigado por todas as provocações que me levaram a pensar por lugares antes inexplorados, 

suas contribuições são verdadeiros deleites. Juntos, os três formam uma banca de avaliação 

repleta de significados e beleza. 

Por fim, agradeço a Deus, aos meus Orixás e às Forças Encantadas, por fazerem da 

minha vida e desta pesquisa possível. Ademais, a minha tia Alaíde, por todo o amor, a minha 

mãe, pela vida, e ao meu pai, pelas memórias deixadas. Aos que me guardam com carinho, a 

todos vocês meu muito obrigado e dedico-vos as páginas que se seguem. Axé! 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No princípio, a aprendizagem lhe custara muito. 

Conceição Evaristo, Olhos d’água, 2016. 

 



 

RESUMO 

 

A forma como os veículos artísticos e culturais das músicas, pinturas e fotografias reproduzem, 

ao longo dos séculos, diversos aspectos da vida humana, tornou-se o nosso objeto de estudo 

entre os povos indígenas do estado de Alagoas. Para tanto, estudamos os Xukuru-Kariri Cristo 

do Goití, no município de Palmeira dos Índios, os Katokinn e os Jiripankó, do município de 

Pariconha. Por objetivo, buscamos analisar diferentes aspectos da vida cotidiana desses três 

povos, nas suas organizações sociopolíticas, culturais e religiosas, fazendo o uso de imagens, 

fotografias, músicas e relatos orais para traçarmos nossas discussões. Metodologicamente, 

associamos a revisão bibliográfica de teorias e conceitos fundamentais para a pesquisa, com a 

análise documental de fotografias e outros registros históricos, sobretudo dos séculos XIX e 

XX, e a pesquisa de campo, seguindo o preconizado por Oliveira (2000). A primeira parte do 

recorte teórico se deu no estudo dos conceitos gerais, fundamentados em Batteux (2009), 

Blacking (2007), Burke (2017), Candau (2012), Chartier (2002), Durkheim (1989), Geertz 

(2006; 2008), Hall (2016), Kossoy (2012), Laraia (2007), Panofsky (2017), Peirce (2005) e 

Pesavento (2014); e a segunda, nas temáticas mais específicas sobre os povos indígenas, 

segundo Arruti (1996), Cajueiro e Peixoto (2024; 2025), Mendonça (2023), Monteiro (1999), 

Peixoto (2023; 2025) e Soares (2025). A partir da pesquisa, observamos como a arte está 

presente no cotidiano dos povos indígenas, relacionando-se com aspectos culturais e religiosos 

ao integrar suas memórias e pertencimentos. Com isso, evidenciamos que a arte também pode 

atuar como espelho da vida. 

 

Palavras-chave: Culturas. Estereótipos. Jiripankó. Katokinn. Xukuru-Kariri. 

 



 

LISTA DE IMAGENS 

 

Imagem 01: Prancha fotográfica da aldeia indígena Xukuru-Kariri Cristo do Goití ................ 19 

Imagem 02: Jean Baptiste Debret, “Caboclo ou índio civilizado”, 1834 ................................. 27 

Imagem 03: Prancha das três obras de Jean Baptiste Debret, 1834 .......................................... 37 

Imagem 04: Prancha fotográfica da aldeia indígena Katokinn ................................................. 40 

Imagem 05: Prancha fotográfica da aldeia indígena Jiripankó ................................................. 43 

Imagem 06: Xilogravura mais antiga sobre os indígenas brasileiros, 1505 ............................. 50 

Imagem 07: Prancha fotográfica do indígena Xukuru-Kariri Mata da Cafurna ....................... 52 

Imagem 08: Mapa da localização das imagens indígenas em Palmeira dos Índios/AL ........... 55 

Imagem 09: Prancha fotográfica das estátuas de indígenas em Palmeira dos Índios ............... 56 

Imagem 10: Indígenas Tilixi e Txiliá representados na entrada da cidade ............................... 58 

  



 

LISTA DE SIGLAS 

 

DR(A) – Doutor(a) 

FUNAI – Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

GPHIAL – Grupo de Pesquisas em História Indígena de Alagoas 

MAF – Missão Artística Francesa 

MPB – Música Popular Brasileira 

ORGS – Organizadores  

TI – Terra Indígena  

UNEAL – Universidade Estadual de Alagoas 

  



 

SUMÁRIO 

 

“OS RISCOS DA EMPREITA ACADÊMICA”: caminhos traçados na História, uma 

introdução ............................................................................................................................... 12 

CAPÍTULO 1 - DA PROA A POPA: a arte e a vida nas representações indígenas .......... 16 

1.1 No fio da arte: construindo as representações ..................................................................... 18 

1.2 Nas tramas da vida: identidades, culturas e religiões ......................................................... 23 

1.3 Sob o signo da representação .............................................................................................. 26 

CAPÍTULO 2 - SONS, CORES E FORMAS: analisando as representações indígenas... 30 

2.1 Música: “a vacina do pensamento” ..................................................................................... 31 

2.2 A Missão Artística Francesa e o espelho das obras de Debret ............................................ 35 

2.3 Tecituras da vida: os povos indígenas Katokinn e Jiripankó .............................................. 39 

CAPÍTULO 3 - FRAGMENTOS DA REALIDADE E REPRESENTAÇÕES 

CONTEMPORÂNEAS ......................................................................................................... 45 

3.1 “Sonífera ilha”: a semiótica da música por signos compartilhados .................................... 46 

3.2 “Eu sou indígena e estou contando a minha história” ........................................................ 49 

3.3 “Dos legítimos brasileiros restaram apenas uma vaga lembrança”? .................................. 54 

“HÁ MAIS DÚVIDAS DO QUE CERTEZAS”: o que restou como conclusões .............. 60  

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 63 



12 

 

“OS RISCOS DA EMPREITA ACADÊMICA”: 

caminhos traçados na História, uma introdução 

 

A terra de Hy-Bressail, “O Brasil” de sobrenome escocês, era entendida, nos auspícios 

da colonização portuguesa, como a “ilha afortunada”, um lugar de bem aventuranças (Almeida, 

2022); do qual manava leite e mel – parafraseando a narrativa cristã da terra santa de Canaã. 

Era um território onde se buscava encontrar matéria prima valorosa para o tráfico de exportação 

– a Brasilina – um produto de cor vermelha fruto do Pau-Brasil, árvore abundante na região, 

que conferiu a real cor da nação brasileira. Nesse contexto, os indígenas, habitantes nativos 

desta terra, foram vistos como mão de obra barata, produto fácil do processo colonizador.  

No princípio da colonização, início do século XVI, narrativas como a de Pero Vaz de 

Caminha na carta de achamento do Brasil, endereçada ao rei de Portugal, acerca dos nativos da 

terra, que girava em torno da generalização animalizada dos povos e a descrição das suas 

culturas como “índios de pele avermelhada”, com corpos nus e marcados por pinturas, 

fomentaram discursos raciais discriminatórios que se propagam até a atualidade. Para a 

população não indígena, imaginar tais povos como dotados de pluralidades culturais, religiosas 

e sociais é de um caráter que beira o impossível. Da mesma forma, entendê-los como sociedades 

produtoras de arte, ao passo que expressam uma cultura viva e resistente, mostra-se um tanto 

quanto improvável pela ótica vigente da sociedade dita dominante. 

Contrabandeando o universo científico da História positivista, como diria Bourdieu 

(2006), nossa pesquisa nasce para problematizar as formas de representações artísticas e 

socioculturais dos povos indígenas na contemporaneidade. A perspectiva culturalista de 

Pesavento (2014) nos mostra faces reais que consideram as nuances subjetivas dos contextos 

estudados como signos palpáveis de matéria pesquisável, em outras palavras, evidencia que 

tudo é objeto de Clio, ou daquilo que chamamos de História. A autora também faz um alerta 

geral, mostrando que a pesquisa é uma empreitada repleta de riscos, que podem ser driblados, 

pois o historiador deve “assumir a dúvida como um princípio de conhecimento do mundo” 

(Pesavento, 2014, p. 115); para tanto, apresentamos os caminhos que traçamos na História. 

A via principal dos nossos estudos é apresentar a arte como matéria produzida pela 

vida cotidiana, no contexto dos povos indígenas estudados no estado de Alagoas, Nordeste 

brasileiro. Dessa forma, galgamos o espaço de três aldeias indígenas: uma no Agreste do estado, 

no povo Xukuru-Kariri da aldeia Cristo do Goití, e duas no Sertão alagoano, no município de 

Pariconha, nas aldeias dos povos Katokinn e Jiripankó. Os dois últimos povos listados têm o 



13 

 

mesmo tronco étnico formador em comum, os Pankararu de Brejo dos Padres, em Pernambuco; 

mas o que une esses três povos, na pesquisa em tela, é a condição do ser indígena e a forma 

como a arte se expressa, de diferentes maneiras e em diferentes locais, no cotidiano 

sociopolítico, cultural e religioso de tais povos.  

A escolha das três aldeias, junto à posterior ida a campo, foi oportunizada pela 

influência de outros pesquisadores que participaram indiretamente desta pesquisa. O contato 

inicial com o povo Xukuru-Kariri Cristo do Goití se deu por intermédio de uma pesquisa de 

iniciação científica (PIBIC), ainda em meados de 2023, enquanto que com os povos do Alto 

Sertão – Katokinn e Jiripankó – a relação foi estabelecida pelo orientador deste trabalho, 

Professor Dr. José Adelson Lopes Peixoto, que há muito desenvolve pesquisas naquela região. 

O processo de inserção, nas três aldeias, foi significativamente tranquilo, tendo em vista que as 

redes de relações já estavam bem consolidades com as famílias, facilitando, generosamente, o 

acesso e a comunicação.  

Nas comunidades, produzimos dezenas de fotografias, das quais algumas foram 

apresentadas ao longo do trabalho em forma de pranchas fotográficas organizadas de modo 

sequencial e cronológico, oportunizando ao leitor correlacionar texto e imagens. Também foi 

realizada uma entrevista oral semi-estruturada, aos moldes de Alberti (2004), com uma das 

lideranças locais, fazendo ampliar o leque de nossas discussões pela perspectiva endógena do 

contexto estudado. Fora dos territórios indígenas, foi consultado o acervo do Grupo de 

Pesquisas em História Indígena de Alagoas (GPHIAL), salvaguardado no Campus III da 

Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL), na busca por documentos e fotografias que 

ampliaram as nossas lentes e abordagens discursivas.  

Outrossim, traçamos um comparativo cronológico entre o início do século XIX e o 

final do XX, ensejado na contemporaneidade do século XXI, para entender como o movimento 

de construção da Nação brasileira (Hobsbawm, 1990), materializado, em um de seus atos, na 

Missão Artística Francesa (MAF) capitaneada pelo historiador da arte e pintor francês Jean 

Baptiste Debret (1768-1848), continua moldando as percepções imagéticas dos indígenas. Na 

atualidade, buscamos na música, na pintura e, também, por meio de fotografias, evidenciar que 

a arte está presente em todos os fatores sociais da vida indígena, desde suas práticas ritualísticas, 

as suas vestimentas, até o cotidiano mais trivial, no qual a hierarquia ancestral se faz presente. 

Metodologicamente, o trabalho relacionou pesquisa bibliográfica, revisando a base 

teórica e conceitual necessária para a pesquisa, análise documental, em fotografias e 

documentos históricos que ampliaram nossas lentes interpretativas, e pesquisa de campo, 

testemunhando a realidade das comunidades estudadas e registrando em fotografias e na coleta 



14 

 

de relatos orais. O objetivo dessas múltiplas abordagens foi a possibilidade de traçar análises 

comparativas entre a bibliografia documental disposta e a realidade das comunidades 

observadas. Evidenciamos que iremos tratar dos estereótipos indígenas nas artes. 

Para fazermos de nossas aspirações uma pesquisa palpável, nos ancoramos em 

diversos pressupostos teóricos e conceituais, fundamentais para nossas análises. Valemo-nos, 

sobremaneira, da História Cultural, e dos próprios conceitos de cultura, apresentados por 

Chartier (2002), Hall (2016), Laraia (2007) e Pesavento (2014), definindo-as, em linhas gerais, 

como o comportamento humano organizado por fatores sociais moldando as identidades dos 

indivíduos. Discutindo os desdobramentos cultuais, buscamos trabalhar a religião, de forma 

ampla, pelos conceitos de Durkheim (1989) ao defender a não hierarquização dos diferentes 

cultos, mas, em caráter específico, discutimos a cosmologia dos povos indígenas a partir dos 

estudos de Peixoto (2023), que trabalhou as práticas religiosas como formadoras da identidade. 

A identidade de uma pessoa ou de um grupo social é relacionada tanto pela memória 

quanto pelo pertencimento dele com o contexto ao qual está inserido, é justamente isso que nos 

apresenta Candau (2012). O trabalho de campo, por sua vez, seguiu as etapas do “ver, ouvir e 

escrever”, apresentadas por Oliveira (2000) como o percurso metodológico do pesquisador em 

campo. Tal atividade nos proporcionou a captura de fotografias, nos moldes de Kossoy (2012), 

transpondo os instantes das realidades observadas em documentos de estudo da História, 

fundamentais para nossas discussões, bem como a coleta de relatos orais, por meio de entrevista 

semi-estruturada, conforme ensina Alberti (2004). 

Todo trabalho de ida a campo é preconizado por um vasto estudo bibliográfico, que 

nos prepara para a realidade do cotidiano que será experimentado. Em Cajueiro e Peixoto (2024; 

2025), buscamos estudos que tratam das perspectivas estereotipadas dos indígenas na sociedade 

contemporânea, em veículos como o da música, assim como o trato com imagens referentes a 

tal ínterim. Outros autores indigenistas – historiadores e antropólogos – nos forneceram as bases 

conceituais fulcrais de temas referentes às representações sociais, culturas, identidades e 

religiões dos povos do Nordeste brasileiro, são eles: Arruti (1996), Mendonça (2023), Monteiro 

(1999), Peixoto (2023; 2025) e Soares (2025).  

O campo mãe das nossas análises é a semiótica, trabalhando os signos (mensagens) 

enquanto linguagem, pela lógica de Peirce (2005), e os conceitos de representação, na busca 

pela interpretação das coisas, segundo Chartier (2002) e Hall (2016). Seguindo dado caminho, 

o universo da música, enquanto sistema cultural, foi abordado por Blacking (2007); as pinturas 

foram analisadas pela lógica historiográfica de Burke (2017) e descritiva de Panofsky (2017); 



15 

 

e a arte lida, enquanto linguagem, por Geertz (2006) e como “espelho da vida”, ao passo que 

“imita a bela natureza”, pelas lentes de Batteux (2009). 

Ao propor o título “A ARTE ESPELHA A VIDA? os signos das representações 

indígenas na contemporaneidade”, buscamos apresentar aspectos relacionados a arte 

manifestada na vida cotidiana dos povos indígenas. Abordando conceitos caros à semiótica, 

como signos e representações, dispomos de pinturas, fotografias e músicas para traçarmos 

discussões historiográficas de como as diferentes formas de arte, e suas manifestações, 

funcionam de “vitrines” que espelham os diversos aspectos da vida humana. A construção da 

identidade desses povos, pautada na cultura, costumes tradicionais e crenças, nos forneceu o 

necessário para mostrar que a arte e a vida caminham pari passu no cotidiano indígena. 

A organização do trabalho está dividida em três capítulos: no primeiro, utilizamos da 

metáfora das partes do navio – “proa” e “popa” – para estabelecermos os pontos iniciais e finais 

da pesquisa. Responsável pela fundamentação teórica e contextualização conceitual dos objetos 

de estudo e do lócus pesquisado, propusemos uma análise histórica das práticas culturais e 

artísticas, entrelaçados por religiosidade e manifestações sociais cotidianas. A sessão dispõe de 

uma prancha, com cinco fotografias da primeira comunidade indígena estudada, os Xukuru-

Kariri Cristo do Goití, e uma imagem da primeira, das quatro, pinturas de Debret analisadas. 

No segundo capítulo, a ludicidade dos termos “sons”, “cores” e “formas”, nos 

possibilitou abordar os três principais objetos de estudo deste trabalho: músicas, pinturas e 

fotografias; foi traçada uma análise minuciosa desses diferentes cenários. A exemplo, 

destacamos a Missão Artística Francesa do século XIX e a influência das obras do pintor francês 

Debret na contemporaneidade, apresentando as outras três pinturas analisadas, em forma de 

prancha. Os aspectos socioculturais, artísticos e religiosos registrados entre os povos indígenas 

Katokinn e Jiripankó foram apresentados em duas pranchas, com cinco fotografias cada; além 

disso, quatro músicas também foram analisadas ao longo das discussões tecidas. 

Por fim, no terceiro e último capítulo, analisamos alguns fragmentos da realidade 

contemporânea e comportamentos registrados ao nosso entorno. Tecemos outras discussões 

sobre as quatro músicas apresentadas no capítulo anterior, essas sob o olhar do tempo presente. 

Dispomos de um mapa para situar geograficamente duas estátuas de representações indígenas 

na cidade de Palmeira dos Índios, Alagoas, também mostradas, na sequência, em uma prancha 

fotográfica, e outra prancha com três fotografias produzidas no final do século XX, por Luiz 

Torres entre os Xukuru-Kariri, encontradas no acervo do GPHIAL; bem como outras duas 

imagens que encerraram os nossos estudos.  



16 

 

CAPÍTULO 1 - DA PROA A POPA: 

a arte e a vida nas representações indígenas 

 

 A passagem do século XIX para o XX proporcionou aos pesquisadores das Ciências 

Humanas e Sociais, sobretudo da História, pensarem sobre novos sinônimos interpretativos para 

o mundo e suas complexidades, o que pode ser entendido, também, como novas lentes da 

História. Um grande marco dessa mudança de pensamento foi o surgimento da Escola dos 

Annales, fundada em 1929, na França, que teve como um dos principais expoentes o historiador 

francês Marc Bloch. Desde meados do século XX, ele se ocupara em definir a História enquanto 

ciência que além de atuar como produtora de conhecimento, integra as relações e as influências 

dos indivíduos no decurso temporal em que se constitui.  

 Para Bloch, a História se ajuíza como “a ciência das pessoas no tempo” (Bloch, 1997, 

p. 89, tradução nossa). Considerando que esses “indivíduos” estão “no tempo”, evidencia-se 

uma noção de movimento e mudança que perpassa pela crítica do próprio autor de que o aspecto 

temporal dessa ciência, como sendo um “estudo unicamente do passado” (Bloch, 1997, p. 86) 

é, verdadeiramente, falacioso. Tão evidente que a História é defendida como o resultado da 

coleção de sucessivas experiências experimentadas pelas pessoas no decurso das suas 

trajetórias, não sendo configurada por fatores pré-estabelecidos; uma ciência viva, atual e 

presente, pois assimila as múltiplas vivências das sociedades que a envolve (Bloch, 1997). 

 Admitir essa maleabilidade histórica, sugerindo que ela enfoca não apenas nos grandes 

personagens da perspectiva heroica, mas que traz à tona as trajetórias de múltiplos sujeitos, 

grupos e relações sociais coletivas, por vezes relegados ao anonimato historiográfico, nos 

proporciona poder pensar novos sujeitos históricos, fontes plausíveis de pesquisas. Tal 

perspectiva alude o estudo por uma vertente culturalista, impulsionada pela escola francesa dos 

Annales, ainda em meados do século XX, com historiadores de nomes referenciados, a exemplo 

do francês Roger Chartier, da quarta geração dos Annales e da brasileira Sandra Jatahy 

Pesavento.  

 A luz do que preconizou Chartier (2002), Pesavento (2014) apresenta novas formas de 

interrogar o passado e o presente, dando destaque a constatações como “tudo o que foi, um dia, 

contado de uma forma, pode vir a ser contado de outra. Tudo o que hoje acontece terá, no futuro, 

várias versões narrativas” (Pesavento, 2014, p. 16). A inexistência de verdades absolutas 

provoca a encarar as narrativas historiográficas como o que de fato elas são: narrativas que 

espelham as lentes e concepções das quais os autores que as produziram dispõem em suas 



17 

 

bagagens de vida. Tal subjetividade mostra que “a História constrói um discurso imaginário e 

aproximativo sobre aquilo que teria ocorrido um dia” (Pesavento, 2014, p. 53). 

 O movimento da História Cultural é fundamental na idealização, concepção e 

materialização da pesquisa em tela. Desde o início da colonização brasileira, no limiar do século 

XVI, os povos indígenas, quando são representados nas narrativas oficiais, aparecem como 

peças alegóricas do processo, reproduzindo os interesses e concepções imagéticas daqueles que 

detinham o monopólio da escrita historiográfica. Poder reapresentar o passado e construir novas 

versões para as formas representacionais dos grupos sociais que circundam a 

contemporaneidade é o que move as discussões que estão sendo tecidas aqui. 

 Da proa a popa é, metaforicamente, o percurso teórico e metodológico que buscamos 

traçar para a realização da pesquisa e a posterior sistematização dos resultados obtidos, uma 

vez que se refere as partes dianteira e traseira do casco de um navio. Conceber a embarcação 

como um todo é admitir que as múltiplas partes que a constitui são fundamentais para o bom 

funcionamento da navegação; logo, para que fosse possível partirmos da idealização dessa 

pesquisa (a sua proa) e chegarmos à materialização dos resultados (a popa), foi percorrido um 

longo caminho ao traço dessa viagem. 

 A primeira sessão desse estudo assume a função de contextualizar o leitor acerca dos 

principais assuntos tratados ao longo da execução da pesquisa e da sistematização dos 

resultados. Para tanto, navegaremos por diversos conceitos fundamentais, que possibilitarão 

compreender o que é a arte, enquanto manifestações da cultura, e quais das suas formas 

trabalhamos; assim como, na vida, quais recortes dela foram abordados, na busca pela 

compreensão de como a primeira espelha a segunda. A temática central que permeia todo o 

estudo busca questionar como os povos indígenas, sobretudo as particularidades de suas 

culturas, estão sendo representados nos espaços galgados como nosso campo de pesquisa.  

 Prevalecerá, ao longo das discussões tecidas aqui, os conceitos de signo e 

representação, aplicados, por uma ótica culturalista, aos povos originários do território 

brasileiro, os indígenas. Para tanto, perpassaremos por realidades ligadas ao mundo artístico, 

na música e na pintura, bem como as realidades experimentadas por alguns desses povos em 

nossa sociedade contemporânea. Utilizaremos, ainda, relatos orais, imagens fotográficas e 

análises teórico-bibliográficas de cunho histórico, social, antropológico e etnográfico, para 

galgar nossos objetivos. Nesse navegar, os leitores que se despuserem a experimentar dessa 

empreita, estarão vislumbrando um pouco das problemáticas imbuídas no universo das 

representações. 

  



18 

 

1.1 No fio da arte: construindo as representações 

 

Na literariedade da definição do conceito, a epistemologia do termo “arte” significa a 

expressão criativa dos seres humanos ao produzirem, consciente ou inconscientemente, obras 

que materializam um ideal de belo e harmônico ao passo que expressam a subjetividade 

humana. Por sua vez, alguns nomes da Filosofia Clássica a definiram dentro desse mesmo 

panorama, pois, para Kant, a arte produz, por regra, um prazer estético muito semelhante ao 

que só a natureza é capaz de gerar; enquanto que Aristóteles a defendia não apenas como uma 

mera representação de algo, mas como a idealização de um arquétipo perfeito. 

É verdade que a arte assume, também, a função de expressar as diversas formas de 

culturas existentes nas copiosas sociedades do mundo, podendo ser concebida nos muitos 

aspectos que configuram tais cenários, a exemplo das religiões, arquiteturas, músicas, pinturas 

e esculturas. Ernst Hans Gombrich, um dos principais historiadores da arte do século XX, 

nascido na Áustria e expoente nos estudos sobre o renascimento, destaca, acerca da pluralidade 

funcional da arte, que “se aceitarmos que arte significa o exercício de atividades tais como a 

edificação de templos e casas, a realização de pinturas e esculturas, ou a tessitura de padrões, 

nenhum povo existe no mundo sem arte” (Gombrich, 1999, p. 39, grifo nosso). 

Adentrando no gancho discursivo de Gombrich, em que se diz que a arte é parte 

indissociável das sociedades, suscitamos as discussões acerca das representações artísticas dos 

povos indígenas, que ganha protagonismo em nossa pesquisa e que assume vertentes de análises 

endógenas e exógenas a esses grupos. Numa primeira abordagem, estaremos ponderando como 

alguns pontos específicos dessas culturas estão postos nos veículos culturais da música e da 

pintura, para entendermos, assim, as representações externas que são expressadas. Por outro 

lado, buscaremos, no trato com os indígenas, estudar como a arte é vivenciada e expressada de 

dentro para fora nessas culturas. 

O estudo aqui apresentado teve uma fase de pesquisa de campo que se deu, 

respectivamente, em três (03) comunidades indígenas de Alagoas: nos Xukuru-Kariri Cristo do 

Goití, em Palmeira dos Índios, nos Katokinn e nos Jiripankó, em Pariconha. A escolha das 

aldeias se deu tanto por predisposições geográficas, entre o pesquisador e os pesquisados, 

quanto pela facilidade comunicativa e de ingresso nas aldeias, sobretudo no Alto Sertão do 

estado, no município de Pariconha. Pessoas que participaram indiretamente desta pesquisa 

estreitaram os nossos laços comunicativos. 

Para que possamos exemplificar a vivificação da arte na realidade cotidiana dos 

indígenas, iremos começar por analisar algumas fotos da primeira comunidade pesquisada: os 



19 

 

Xukuru-Kariri Cristo do Goití, aldeados às margens urbanas de Palmeira dos Índios/AL. A 

comunidade dispõe de um pequeno território e abriga cerca de 19 famílias distribuídas em 

aproximadamente 12 tarefas de terra1, com uma configuração socioeconômica bastante 

limitada, expressada, dentre outros fatores, pela falta de assistência dos órgãos indigenistas 

responsáveis. Para melhor seguimento das análises, destacamos a imagem 01 a seguir, composta 

por uma prancha com cinco (05) fotografias.  

 

Imagem 01: Prancha fotográfica da aldeia indígena Xukuru-Kariri Cristo do Goití 

 

Fonte: Cajueiro (2024) 

 

A pesquisa de campo, na qual produzimos essas fotografias, ocorreu durante o mês de 

outubro de 2024. Experimentar a vivência com esses indígenas possibilitou enxergar que, 

mesmo sob condições precárias de existência, no que tange às questões básicas de 

infraestrutura, moradia e assistência governamental, esse povo expressa as suas culturas, 

costumes e religiões de diversas formas, sobretudo artísticas. A arte é a expressão da vida 

cotidiana, materializada nos costumes, nas roupas, nos adereços e nos objetos por eles 

empregados. 

Nas cinco (05) fotografias que compõem a prancha, pode ser observado o então 

cacique da aldeia, Luiz André, utilizando-se de objetos que reafirmam o seu pertencimento 

etnocultural. Na foto 1, André aparece sentado em uma cadeira de madeira, na sala de sua casa 

localizada na parte central da aldeia. Na ocasião, ele estava nos concedendo uma entrevista, 

relatando o processo de formação do aldeamento, em 2017, e a sua eleição como cacique. Três 

 
1 “Tarefa de terra” é uma unidade de medida agrária do Nordeste correspondente a 3.300 m². 



20 

 

pontos chamam atenção na cena: suas vestimentas, ao passo que ele se apresenta apenas de 

bermuda e com o dorso desnudo, os objetos que ele dispõe (cocar, colar e lança) e as imagens 

religiosas sincréticas que aparecem em segundo plano. Tais cenários mostram como a realidade 

desse povo se distancia dos estereótipos vigentes acerca da cultura indígena. 

Em seguida, fomos convidados pelo cacique para conhecer os espaços da aldeia. Nas 

fotos 2 e 4, registramos o momento em que a imagem do cocar aparecia imponente na cena, 

emoldurada pela área de plantio existente no terreno. A intencionalidade desses registros 

fotográficos foi de mostrar, pela perspectiva iconográfica, como a cultura indígena e o território 

estão entrelaçados.  Nesse contexto, a arte, além de servir como o espelho da vida, evidenciando 

a cultura dos povos originários, vislumbra questões clivas entre espaço e cultura, na qual “o 

homem delimita um espaço cultural que ele define como sagrado” (Meslin, 2014, p. 180). Ainda 

sobre a importância do território nessa realidade, podemos destacar que 

os povos indígenas na Região Nordeste do Brasil vivenciaram um processo de 

expulsão dos seus territórios e, com a extinção oficial dos aldeamentos a partir 

de meados século XIX, adotaram o silêncio e a invisibilidade étnica como 

estratégia de sobrevivência. [...] O silenciamento foi a estratégia adotada como 

sobrevivência até o século XX, quando iniciaram, junto com outros povos de 

Alagoas, um processo de reivindicação por reconhecimento étnico que se 

efetivou no final da década de 1980 (Peixoto, 2023, p. 44). 

 

Nesse ponto, fomos alertados para uma questão: o povo que outrora se utilizou do 

silenciamento como estratégia de sobrevivência, agora, logrando da liberdade, precisa expressar 

suas culturas e ensiná-las às novas gerações, para que ela não se perca no traçar do tempo. É 

nesse entender que urge a beleza das fotos 3 e 5, o cacique, pai das crianças retratadas, ensina-

os com seu exemplo o que é ser indígena e a tradição, enraizada na árvore genealógica (e 

biológica) dos povos indígenas, é passada do pai para os filhos, uma vez que a cultura é 

aprendida e seus costumes são compartilhados pelos membros de uma mesma sociedade 

(Laraia, 2007). 

Uma vez que discutimos como a arte se apresenta na realidade específica de uma das 

comunidades estudadas, voltemos o nosso olhar para os outros campos de expressões artísticas 

abordados no trajeto da pesquisa. A escolha por analisar músicas e pinturas que carregam a 

temática indígena se deu, no primeiro momento, devido ao fato da abundância de materiais 

deturpados e estereotipados, em ambos os meios, sobre eles, nos quais diversos aspectos 

culturais podem ser elencados. Mas, também, pela possibilidade de traçarmos uma análise 

comparativa entre os diferentes meios artísticos. 



21 

 

A título de exemplo, problematizaremos as representações evidentes acerca das 

culturas, religiões e identidades indígenas, subdivididas em outros subfatores de tais 

macrotemas, como as pinturas corporais e as questões de sexualização e exploração dos corpos 

indígenas. Ademais, estabelecemos ainda um fator temporal dualístico e comparativo, pois 

selecionamos pinturas do século XIX e músicas do final do século XX e do XXI, para contrapor 

os estereótipos indígenas que ainda persistem na contemporaneidade, sobretudo da sociedade 

brasileira. Por meio dessas representações, evidenciaremos com a arte e a vida são elementos 

comunicantes que se referenciam mutuamente. 

Por um lado, navegaremos pelo século XIX, analisando quatro (04) das pinturas de 

Jean Baptiste Debret, em um dos movimentos responsáveis pela construção do arquétipo de 

nacionalidade brasileira. Por outro, no âmbito musical, selecionamos quatro (04) grandes 

produções da Música Popular Brasileira (MPB), dos consagrados artistas Djavan, Ivete 

Sangalo, Rita Lee e Roberto Carlos. A motivação para escolha dessas músicas foi porque elas 

apresentam, em suas letras, imagéticos estereotipados sobre os povos indígenas. Dessa forma, 

considerando os altos níveis de alcance e impacto desses cantores, evidencia-se uma 

preocupação com o imaginário que essas canções constroem na sociedade. 

Na conjuntura posta, faz-se necessário definirmos alguns conceitos fundamentais para 

a pesquisa como, por exemplo, o que é a música? Poderíamos abordá-la, aos moldes de Hall 

(2016), como um dos tipos de linguagem, pois para ele “a música é como uma linguagem na 

medida em que emprega notas musicais para transmitir sensações e ideias, mesmo que abstratas 

e sem referência direta na realidade material” (Hall, 2016, p. 24-5). Tal concepção da música, 

como instrumento de expressão cultural, possui a capacidade de transmitir sentimentos, 

sensações e ideias ao longo do tempo, nas mais diversas camadas sociais e em diferentes 

contextos, evidenciando a linguagem como o “segundo sistema de representação envolvido no 

processo global de construção de sentido” (Hall, 2016, p. 36). 

As sociedades se expressam de diversas formas e suas culturas representam as suas 

formas de organização social. Esse sistema é o que produz sentido a essas realidades, que se 

expressam, dentre outras formas, pela música. É tão evidente que Blacking (2007) nos induz a 

pensá-la enquanto um instrumento cultural, valendo destacar que cultura é uma capacidade 

exclusiva dos seres humanos (Laraia, 2007). Contudo, o autor alerta ainda que “o conceito 

antropológico de música deveria, portanto, ser provisório e sensível à variedade de significados 

atribuídos, em diferentes partes do mundo, ao som humanamente organizado” (Blacking, 2007, 

p. 213). Na busca por uma definição, o etnomusicólogo britânico prossegue dizendo: 



22 

 

A “música” é um sistema modelar primário do pensamento humano e uma 

parte da infraestrutura da vida humana. [...] Não é apenas reflexiva, mas 

também gerativa, tanto como sistema cultural quanto como capacidade 

humana. [...] É tanto um produto observável da ação humana intencional como 

um modo básico de pensamento pelo qual toda ação pode ser constituída 

(Blacking, 2007, p. 201-2). 
 

Paralelamente a linha conceitual da música, apresenta-se a necessidade de definirmos 

alguns conceitos imagéticos, uma vez que entendemos a imagem como “um dos principais 

veículos de comunicação social” ao passo que “a linguagem visual, de uma forma geral, é rica 

e poderosa pois carrega em si uma pluralidade subjetiva de significados e representações” 

(Cajueiro; Peixoto, 2024, p. 134). No tramitar da pesquisa, foi evidenciada a capacidade 

comunicativa que, tanto as músicas quanto as ilustrações gráficas e imagéticas, possuem nas 

mais diferentes conjunturas sociais. 

Evidenciando tal característica, Roland Barthes (2009) aponta que existem, nas 

imagens, mensagens a serem transmitidas, mas que mesmo que elas possam parecer óbvias, não 

são, pois estão condicionadas à interpretação realizada pelo indivíduo observador para 

existirem, tendo por base a percepção imediata dos signos que compõem a cena. Toda imagem 

é polissêmica, ou seja, admite diversas interpretações de uma mesma realidade. Em dado campo 

de estudo, trabalharemos contrapondo duas realidades pictóricas: pinturas clássicas realizadas 

no século XIX e fotografias produzidas no contexto de realização da pesquisa, ambas 

evidenciando diferentes representações visuais dos povos indígenas. 

As nuances, desafios e cuidados no trato com as fotografias, enquanto fontes de 

pesquisa histórica, serão consideradas com maior escrutínio em um momento posterior do 

capítulo. Por sua vez, as pinturas produzidas entre 1816 e 1831 pelo pintor e ilustrador francês 

Jean Baptiste Debret, durante sua estada no Brasil, mesmo representando aspectos da cultura 

nacional, carregam profunda influência da arte europeia francesa, pois integram o movimento 

de construção da nacionalidade brasileira a partir de uma missão artística que trouxe nomes 

renomados da França e de outras partes da Europa para “catequizarem artisticamente” uma 

parte seleta da elite residente no território brasileiro. 

As imagens carregam funções e mensagens produzidas pelos seus artistas. Panofsky 

(2017, p. 31) aponta que as “pinturas histórica são veículos de comunicação”, que possuem a 

sua intenção “fixada na ideia da obra, ou seja, na mensagem a ser transmitida ou na função a 

ser preenchida por ela”. Portanto, partiremos das diretrizes de Panofsky para analisarmos as 

pinturas de Debret, seguindo as noções de iconologia e iconografia, que serão definidas e 

apresentadas posteriormente. 



23 

 

1.2 Nas tramas da vida: identidades, culturas e religiões 

 

Ao passo que já entendemos a arte, nas suas múltiplas manifestações, como a 

expressão da subjetividade humana e a tecitura de padrões sociais, gostaríamos de estabelecer 

uma reflexão acerca de como ela assume a função de espelhar a vida. Para tanto, referimo-nos 

a vida como a forma da arte demonstrada pelos povos indígenas, excepcionalmente os 

estudados durante nossas pesquisas. As músicas e as pinturas, a exemplo das que serão vistas 

posteriormente no capítulo 2, tratam de questões relacionadas a diversos aspectos da vida 

indígena, como suas culturas, práticas e religiões, mas como tais representações são, 

verdadeiramente, vivenciadas pelos povos indígenas é o que buscamos evidenciar aqui.  

Expectando isso, pesquisas e discussões que escacaram os problemas e apresentam 

novas faces das realidades suscitadas são a esperança de um novo futuro. De fato, entende-se 

que “nem os sentimentos do artista, que continuam sendo seus, nem os dos espectadores, que 

continuam sendo deles, podem dar conta da agitação de uma pintura ou da serenidade de uma 

outra” (Geertz, 2008, p. 206); na medida em que a busca é por problematizar as representações 

que já estão postas e mostrar as reais configurações culturais para que possam modular as novas 

que venham a surgir. Contextualizando, a palavra precisa continua com Geertz (2008, p. 206): 

Como qualquer forma de arte [...] torna compreensível a experiência comum, 

cotidiana, apresentando-a em termos de atos e objetos dos quais foram 

removidas e reduzidas as consequências práticas ao nível da simples 

aparência, onde seu significado pode ser articulado de forma mais poderosa e 

percebido com mais exatidão. 

 

A identidade de um indivíduo, ou de um grupo coletivo, é construída, necessariamente, 

perpassando pela memória, pois a representação que uma pessoa projeta de si para o mundo, 

bem como a que é feita dele, é o resultado direto das memórias humanas. Para Joel Candau 

(2012, p. 17), “a memória é, de fato, uma força de identidade”, pois elas se entrecruzam e são 

indissociáveis, de tal forma que a busca da identidade – individual ou coletiva – não existe sem 

a presença da memória; uma vez que são fatores constituintes da cultura de um povo ou de uma 

sociedade. Isso posto, o autor enfatiza ainda a memória como “a alienação fundadora da 

identidade, [...] a construção explícita dela” (Candau, 2012, p. 23). 

Torna-se evidente, portanto, que toda identidade é uma representação, à medida em 

que os indivíduos modulam suas percepções de si e do mundo a partir daquilo que restou dos 

seus esquecimentos, pois “sem memória o sujeito se esvazia e sua identidade desaparece” 

(Candau, 2012, p. 59-60). Entrelaçando os dois conceitos, evidencia-se um terceiro, o de 

pertencimento; galgar um espaço social é compartilhar, com aquele grupo, as memórias, 



24 

 

realidades, práticas e costumes, para assim fazer parte – e dividir – de suas socioculturalidades. 

Com certo pertencimento, destaca-se, sobre a importância fulcral dos indivíduos na formação 

de uma sociedade:  

Nenhuma sociedade come, dança ou caminha de uma maneira que lhe é 

própria, pois apenas os indivíduos, membros de uma sociedade, adotam 

maneiras de comer, dançar ou caminhar que, ao se tornarem dominantes, 

majoritárias ou unânimes, serão consideradas como características da 

sociedade em questão (Candau, 2012, p. 24). 

 

Nos arriscaremos agora, inspirados na afirmação de Candau, de que não são as 

sociedades que adotam práticas e costumes próprios, mas sim os indivíduos que as constituem 

que assumem tais posições, a pensar o conceito de cultura por uma abordagem, inicialmente, 

historiográfica, mas apoiada nas Ciências Sociais. É perceptível uma enorme disputa, analítica 

e discursiva, na busca por definir o conceito, sobretudo nos fins do século XX e passagem para 

o XXI, instigados pela Escola francesa dos Annales. Logo, estabelecemos um recorte de três 

dos principais nomes do movimento, Stuart Hall, Roger Chartier e Sandra Jatahy Pesavento, 

aliados a um dos principais cientistas sociais brasileiros da contemporaneidade, Roque de 

Barros Laraia, para nos nortear na análise teórica. 

Comecemos pensando a definição do conceito como diretamente ligado aos 

“significados compartilhados [por uma sociedade]” (Hall, 2016, p. 17); pois, assim como 

apresentou Candau, a forma como os indivíduos agem é o que constitui uma sociedade. Na 

vertente culturalista, implica-se que o fator principal é o comportamento humano e suas formas 

de expressões, pois entendemos que a “cultura não é tanto um conjunto de coisas, mas sim um 

conjunto de práticas. [...] pois dois indivíduos que pertencem à mesma cultura equivalem a dizer 

que eles interpretam o mundo de maneira semelhante” (Hall, 2016, p. 19-20). 

A mesma noção vale para Chartier, por entender a cultura estabelecida a partir de um 

conjunto de símbolos e regras, que projetam diferentes visões de mundo e que constroem 

sentidos para os grupos sociais, pois representam “o modo como em diferentes lugares e 

momentos uma determinada realidade social é construída, pensada e dada a ler” (Chartier, 2002, 

p. 16-7). É um sistema correlacionado de múltiplos significados, dos quais os indivíduos e 

sociedades se utilizam para projetarem suas visões de mundo; buscando compreendê-lo, na 

leitura do autor, entendemos ainda que tudo existe por meio daquilo que se demonstra, pois, “a 

identidade do ser não é outra coisa senão a aparência da representação” (Chartier, 2002, p. 21). 

Por sua vez, Pesavento rompe com as concepções de viés marxista, que hierarquizam 

as diferentes culturas e que as colocam como integrantes de uma superestrutura, pois, para ela, 

a cultura é a forma com que as pessoas explicam o mundo, a “forma de expressão e tradução 



25 

 

da realidade” (Pesavento, 2014, p. 15). Novamente, é a ideia de que os significados que as 

pessoas produzem das coisas do mundo se compartilham e auxiliam na explicação da realidade, 

traduzindo-a de forma simbólica e entendendo que, para a História Cultural, “a produção de 

sentidos sobre o mundo é construída pelos homens do passado” (Pesavento, 2014, p. 16); logo, 

para traduzir o mundo a partir da cultura, é necessário descobrir os fios e tecer a trama geral da 

história.  

Até aqui, já entendemos que a cultura determina o comportamento humano. Contudo, 

Laraia vai além, destacando que ela é o que nos distingue dos animais, uma vez que “o homem, 

ao adquirir cultura, perdeu a propriedade animal” (Laraia, 2007, p. 42). A vertente socialista do 

autor enfatiza, para além das atribuições próprias dos indivíduos, os processos de influência e 

acumulação social na construção da sua identidade e na modulação dos seus comportamentos, 

para ele “a cultura é um processo acumulativo, resultante de toda a experiência histórica das 

gerações anteriores. Tal processo limita ou estimula a ação criativa do indivíduo” (Laraia, 2007, 

p. 49). 

Tão logo, um dos principais elementos construtores da identidade cultural dos 

indivíduos e, consequentemente, das sociedades, são as religiões; sobretudo entre os povos 

indígenas do Brasil, que possuem as suas estruturas sociais diretamente entrelaçadas com 

questões identitárias, formuladas a partir de suas crenças e práticas religiosas. Na busca pela 

definição do conceito de religião, não nos adentraremos nas múltiplas formas que ela pode 

assumir, tampouco em questões que se refiram a hierarquização das diferentes práticas. 

Partimos da elucidação de Durkheim (1989, p. 91), pois entendemos que “não há religiões que 

sejam falsas. Todas são verdadeiras à sua maneira: todas respondem, ainda que de maneiras 

diferentes, a determinadas condições da vida humana. [...] Elas respondem as mesmas 

necessidades e desempenham o mesmo papel”. 

Outrossim, ao pesquisar as práticas religiosas entre os indígenas do Nordeste 

brasileiro, Peixoto (2023, p. 63) destaca que elas assumem uma função ainda mais crucial em 

sua cosmologia, pois “significa uma estreita aliança com o sagrado”, ao passo que eles 

entendem o sagrado como uma força espiritual, que se torna material, auxiliando-lhes “tanto 

quando busca proteção quanto em comemoração por alguma conquista”. No mesmo entender, 

“a religião, entre os povos indígenas que não dominam mais uma língua nativa, se converteu 

em um importante elemento usado para identificação étnica” (Peixoto, 2023, p. 139), o exemplo 

mostra que ela também lhes serve como símbolo de identificação etnocultural, que reforçam os 

seus processos identitários e de resistência. 

 



26 

 

1.3 Sob o signo da representação  

 

Em um trecho da poesia “In memory of W. B. Yeats”2, Wystan Auden (1939) destaca 

que sua forma de arte não dá vida às coisas, mas que, no vale de suas palavras, verbaliza, numa 

boca, os sentimentos de alguém. Para ele, “a poesia não faz nada acontecer: ela sobrevive no 

vale de suas palavras... na forma de acontecer, numa boca”. Da mesma forma que as memórias 

póstumas de Yeats estão eternizadas na poesia de seu amigo, entende-se que as expressões 

artísticas logram da capacidade de perpetuar o que nelas são expressados. Surge, então, o 

princípio das discussões suscitadas, visto que as músicas e as pinturas de temática indígena 

mostram realidades idealizadas e caricatas de povos que não podem continuar a ter as suas 

imagens, eternamente, vinculadas aos estereótipos vigentes. 

O filósofo Cornelius Castoriadis, já na segunda metade do século XX, ousou refletir 

que uma das principais capacidades dos seres humanos é de se utilizarem do imaginário para 

representar o mundo. Na conjuntura, dois conceitos cruciais se apresentam de forma a 

encerarem o ciclo de discussões teóricas posto: signo e representação; para que possamos, a 

partir deles, buscar compreender como alguns meios de manifestações artísticas funcionam 

como vitrines representacionais e intencionais para aspectos das culturas indígenas. 

Evidenciaremos como se comporta a relação entre os dois cernes da semiótica, para estabelecer, 

na prática, as suas aplicações. 

Considerado o patrono da semiótica, Charles Peirce parte da relação entre ícones e 

símbolos para definir o que configura um signo. Caracterizando-o como “aquilo que, sob certo 

aspecto ou modo, representa algo para alguém”, prossegue dizendo que ele “representa alguma 

coisa, um objeto, não em todos os seus aspectos, mas com referência a um tipo de ideia” (Peirce, 

2005, p. 46). É um conceito que se refere a intenção, prática e função que atribuímos as coisas 

no mundo, sendo a relação de forma e sentido influência direta para como os indivíduos leem 

a realidade, ou seja, os seus sistemas culturais. 

Os sentidos e significados das coisas são atribuídos pelos membros de um determinado 

sistema cultural e fazem sentido apenas para o grupo. É justamente a ideia que defende Hall, 

em uma nova leitura do que foi apresentado por Peirce; para ele, os signos representam “nossos 

conceitos, ideias e sentimentos que permitem aos outros ler, decodificar ou interpretar seus 

sentidos de maneira próxima à que fazemos” (Hall, 2016, p. 24). Dada relação se apresenta em 

 
2 “Em memória de W. B. Yeats” é um poema publicado originalmente em 1939, com o título de “In memory of 

W. B. Yeats”, escrito pelo poeta anglo-americano Wystan Hugh Auden, em homenagem às memórias póstumas de 

seu amigo William Butler Yeats. A versão original, em inglês, está disponível em: 

https://www.sas.upenn.edu/~cavitch/pdf-library/Auden_InMemoryOfWBYeats.pdf (Acesso em: 13 jan. 2025). 



27 

 

todos os aspectos, pois “qualquer som, palavra, imagem ou objeto que funcionem como signos, 

que sejam capazes de carregar e expressar sentido e que estejam organizados com outros em 

um sistema, são, sob esta ótica, uma linguagem” (Hall, 2016, p. 37). 

Apoiado no estudo dos signos representacionais, trabalharemos uma perspectiva 

prática dos conceitos abordados, uma vez que já discutimos como a vida expressa arte. Então, 

doravante, questionaremos como a arte apresenta a vida. Todo quadro pintado e toda letra de 

música escrita, representa o intercalo das intenções diretas de quem produziu e dos interesses e 

anseios do consumidor final, que resultam na demanda do mercado. Nesse contexto, algumas 

das muitas obras do pintor francês Jean Baptiste Debret serão provocadoras para pensar tais 

demandas ainda nas primeiras décadas do século XIX. Materializaremos, visualmente, nosso 

material de estudo, dispondo a seguir da imagem 02: 

 

Imagem 02: Jean Baptiste Debret, “Caboclo ou índio civilizado”, 1834 

 

Fonte: Debret (1985, p. 40) 

 

A primeira parte da obra de Debret, “Viagem pitoresca e histórica ao Brasil” (1985), 

reúne uma vasta coleção de litogravuras sobre os indígenas do Brasil, observadas e registradas 

pelo pintor francês durante seus 15 anos de estada no país, em função, originalmente, da Missão 

Artística Francesa do século XIX, apresentada posteriormente no capítulo 2 deste estudo. A 

prancha 5 (página 40) do livro apresenta a pintura, em litografia, da obra mostrada acima e 

intitulada “Caboclo ou índio civilizado”, datada de 1834. Pictoricamente rico em detalhes, o 

cenário posto abre margens para múltiplas interpretações e problematizações acerca das 

intenções do artista. 



28 

 

O título genérico de “caboclo”, dado a obra, refere-se a “todo índio civilizado, isto é, 

batizado” (Debret, 1985, p. 39), reduzindo o indígena a uma condição laboral. A temática da 

cena foca nas habilidades de caça do nativo com a flecha, Bicalho (2022, p. 110-1) aponta que 

ela “representa esse ‘exercício de destreza’ praticado pelos nativos que habitavam a região de 

Cantagalo [...]. O destaque está na figura humana e em suas habilidades”. Na narrativa de 

Debret, tais personagens são descritos como “hábeis caçadores”, pois “a extraordinária atitude 

de flechador demonstra de maneira irrefutável a sua espantosa habilidade. Ficar assim de costas 

e lançar com todo o vigor uma flecha não passa para o caboclo de um simples exercício de 

destreza, oferecido aos viajantes estrangeiros que o visitam” (Debret, 1985, p. 39). 

Em primeiro plano, a figura do indígena aparece com o corpo completamente desnudo 

e deitado no chão, com as costas para baixo e as pernas para o alto, segurando um arco com a 

sola dos pés e uma lança apoiada entre eles e segurada pelas mãos. O cenário chama a atenção 

para a habilidade de caça do indivíduo ao realizá-la com os pés. Em segundo plano, a figura de 

outro indígena aparece na mesma posição e em sentido contrário. Do lado direito e mais 

afastado dos dois primeiros personagens, um terceiro indígena está em pé, também portando 

arco e flecha. A obra, por mais que retrate paisagens com cactos e folhas de mandacaru, típicas 

de um caricato cenário do Sertão nordestino brasileiro, se passa na Aldeia de São Lourenço, 

fundada entre 1567-1568 e situada a uma pequena distância da capital do Império, no Rio de 

Janeiro. 

Debret construiu a imagem como um verdadeiro cenário, isenta de exageros e de 

maneira clara e concisa, destacando a vegetação e as figuras humanas. Ademais, conta com uma 

composição tradicional, pois a relação entre os dois primeiros personagens é triangular, o fundo 

é neutro e de uma perspectiva linear. A obra retrata ainda um indígena que, teoricamente, teria 

deixado a selvageria e migrado para a civilização, mesmo que tais limites sociais fossem 

categoricamente difíceis de serem inferidos na realidade brasileira do século XIX. As imagens 

são “testemunhas dos estereótipos” (Burke, 2017, p. 275), tal processo de estereotipagem reduz 

e simplifica as diferentes características de todo o englobo social, configurando um complexo 

processo de representação. 

Partindo disso, podemos entender a representação como o “processo pelo qual 

membros de uma cultura usam a linguagem (qualquer sistema que emprega signos) para 

produzir sentido” (Hall, 2016, p. 108). Podendo tanto assumir uma vertente fiel aos reais 

parâmetros sociais quanto aflorarem, escancaradamente, perspectivas estereotipadas de uma 

realidade deturpada, as práticas representacionais são moldadas de forma que as informações 

são manipuladas; proporcionando-nos os subsídios necessários para que possamos traçar uma 



29 

 

problematização acerca disso, uma vez que elas “se apossam das poucas características sobre 

uma pessoa, tudo sobre ela é reduzido a esses traços que são, depois, exagerados e 

simplificados. Reduz, essencializa, naturaliza e fixa a diferença” (Hall, 2016, p. 191). 

O campo da representação funciona como uma “realidade paralela à existência dos 

indivíduos, fazendo com que os homens vivam nele e por ele” (Pesavento, 2014, p. 39). Por 

vezes, a realidade é distorcida para agradar os anseios de uma dada sociedade, pois a luz do que 

defende a autora, podemos dizer que “a história inventa o mundo”, ao se configurar por 

narrativas “de representação do passado, que formula versões sobre experiências que se passam 

por fora do vivido” (Pesavento, 2014, p. 43). Tão sabiamente, destaca-se que a representação é 

“uma imagem presente de um objeto ausente” (Chartier, 2002, p. 21). 

A partir do momento que nossas pesquisas rompem os muros institucionais, passamos 

a encarar “as evoluções das disciplinas que são as nossas, situando-as no espaço social do outro” 

(Chartier, 2002, p. 16). Para tanto, as realidades que o campo junto às comunidades indígenas 

estudadas nos evidenciaram serão apresentadas em dois formatos: relatos orais colhidos em 

entrevistas e fotografias capturadas nos espaços estudados. Adotaremos alguns cuidados ao 

tratar de duas fontes históricas tão ricas e complexas e, para isso, buscaremos auxílio em dois 

pesquisadores das referidas áreas: Verena Alberti e Boris Kossoy. 

Entendemos que o trabalho com as entrevistas é “constantemente retroalimentado” 

(Alberti, 2004, p. 93) por proporcionar constantes trocas de informações entre os envolvidos no 

processo, o conhecimento dito “popular” encontra espaço na prática acadêmico-científico e 

pode se tornar “erudito”, através do emprego de determinada metodologia. A investigação e a 

prática científica se aliam na produção de resultados, possibilitando coletar, armazenar e 

transformar em documentos escritos os depoimentos de um povo tendenciado a ser, 

historicamente, silenciado (Alberti, 2004); assim, apresenta-se a possibilidade de fazer ecoar as 

suas falas de resistência. 

Da mesma forma, as fotografias realizadas se tornaram documentos, assim encorpadas 

às narrativas, justamente pelo fato delas representarem uma “interrupção do tempo e da vida” 

(Kossoy, 2012, p. 46), mostrando serem um testemunho visual da realidade capturada e um 

“insubstituível meio de informação” (Kossoy, 2012, p. 113). Sendo um documento, “a imagem 

fotográfica pode e deve ser utilizada como fonte histórica” (Kossoy, 2012, p. 119), logo, 

buscaremos testemunhar os vislumbres que o cotidiano dos povos indígenas nos mostrou por 

meio dos fragmentos de suas realidades. 

 

 



30 

 

CAPÍTULO 2 - SONS, CORES E FORMAS: 

analisando as representações indígenas 

 

No século XVIII, o filósofo francês Charles Batteux (1713-1780), célebre estudioso 

da poética e da literatura nas diversas formas de expressões artísticas, sistematizou as artes 

humanas em três grandes categorias: “arte mecânica”, categorizada por tudo que é útil e prático, 

a exemplo do artesanato; “arte da eloquência e arquitetura”, que equilibra arte e comunicação 

entre a informação e a beleza e, por fim, as “belas-artes”, subdivididas nos tipos da escultura, 

dança, poesia, pintura e música. Ainda segundo o autor, são as da última categoria, as belas-

artes, que recebem o tratamento que as articulam em torno do princípio da imitação poética, 

justamente por serem ligadas a busca pela beleza e deleite estético sem, necessariamente, haver 

uma função prática atribuída a elas (Batteux, 2009). 

Com a afirmação de que “a poesia abarca todas as espécies de matéria”, Batteux (2009, 

p. 21) destaca a capacidade não só da poesia, mas de todas as formas de arte, de ocupar os 

diversos lugares e sentimentos humanos. Nos domínios das belas-artes, a segunda sessão dos 

nossos estudos abordará duas de suas formas: pintura e música; buscando compreender como 

elas podem representar, nem sempre da forma correta e com boas intenções, diferentes aspectos 

socioculturais da vida humana. Por exemplo, vale questionar as intenções dos compositores ao 

escreverem as letras de suas músicas e quais mensagens estão sendo passadas nelas; da mesma 

forma que Debret se torna passível de questionamento acerca de suas pinturas do século XIX, 

mostrando realidades caricatamente exageradas de determinadas culturas. 

Partindo da perspectiva de descortinar as intenções, este capítulo está dividido em três 

partes – sons, cores e formas – que analisam diferentes modos de se construir representações. 

No primeiro tópico, os “sons” representam as quatro (04) músicas selecionadas e, brevemente 

anunciadas no capítulo anterior, destacando como as composições evidenciam cenários 

caricatos e deturpados acerca de diversos aspectos das culturas indígenas. No segundo tópico, 

as “cores” ilustram, metaforicamente, como outras três (03) pinturas de Debret nos conduziram 

a discussões sobre as formas imagéticas dos povos retratados, produzida na capital do Império 

há cerca de três séculos, pois, tais representações visuais forjaram parte do nacionalismo 

brasileiro, ao retratar os indígenas, seus costumes e práticas. Finalmente, no terceiro tópico, as 

“formas” simbolizam um dos materiais de pesquisa produzidos no campo, junto a duas aldeias, 

expressados em fotografias que evidenciam os principais aspectos dos povos indígenas 

observados, mostrados, por outras perspectivas, nas músicas e pinturas elencadas. 

 



31 

 

2.1 Música: “a vacina do pensamento” 

 

O professor Diniz Cayolla Ribeiro, da Faculdade de Belas-Artes da Universidade do 

Porto, ao entrevistar, nos últimos dias do ano de 2020, a socióloga e professora da mesma 

universidade, Dra. Paula Guerra, questionou-a “para você, a música é uma vacina do 

pensamento?”; em resposta ela lhe afirmou que “é uma vacina e um tratamento, ela é tudo”3. 

Paula Guerra é uma exímia pesquisadora dedicada, ao longo de toda a sua carreira, aos trabalhos 

envolvendo análises musicais e como elas podem influenciar a vida humana. Ela destacou ainda 

que o seu envolvimento com a música é porque ela sempre foi “a minha arma e o meu escape 

da vida”, oportunizando-a descobrir o seu pertencimento na tríade aliança entre o mundo, a 

pesquisa e à docência. 

Novamente, destaca-se o poder que a música possui de atravessar gerações, comunicar 

e atribuir sentido às coisas no mundo. Neste tópico, em particular, destacamos quatro (04) letras 

da Música Popular Brasileira (MPB), que possuem representações indígenas que valem serem 

problematizadas, são elas: “Baila Comigo” de Rita Lee, “Canibal” de Ivete Sangalo, “Cara de 

Índio” de Djavan e “Índia” de Roberto Carlos. Em cada uma delas, selecionamos um trecho da 

composição para discutir como questões que perpassam pela sexualização de seus corpos, 

significados das suas pinturas corporais e termos usados de forma incorreta estão sendo 

manipulados acerca dos aspectos culturais dos povos indígenas. 

Autores como Cajueiro e Peixoto (2024, p. 139) destacam que os espaços musicais 

ainda “são usados para apresentar uma imagem folclorizada e preconceituosa desses povos”. 

Para darmos início às nossas discussões, gostaríamos de problematizar a forma como os 

indígenas ainda são apresentados como figuras selvagens, que vivem pelados, com os corpos 

pintados e em constante estado de passividade, pois, para o olhar colonizador que ainda é 

perpetuado na sociedade brasileira, eles são vistos como preguiçosos que vivem em regime 

tribal; isso é o que observamos na música gravada por Rita Lee em 1980, “Baila Comigo”:  

 

Se Deus quiser, um dia eu quero ser índio 

Viver pelado, pintado de verde [...] 

Ser um bicho preguiça, espantar turista [...] 

Baila comigo, como se baila na tribo 

Lá no meu esconderijo [...] 

(Baila Comigo - Rita Lee, 1980) 

 
3 A entrevista foi realizada ao vivo, pelo canal do YouTube do professor no dia 22/12/2020. Encontra-se gravada e 

disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=kV-6-VzGlD8 (Acesso em: 24 jan. 2025). 



32 

 

O século XX, sobretudo na segunda metade, foi marcado por uma certa inquietude na 

música brasileira, diversas canções foram gravadas e muitos cantores se consolidaram enquanto 

referências nacionais, como é o caso dos quatro nomes citados aqui. Dada ascensão cultural fez 

com o poder de influência e representatividade dos artistas alcançassem níveis abissais, o que 

ocasiona graves problemáticas ao se analisar, minuciosamente, o que se está sendo cantado por 

eles. A música destacada anteriormente, da Rita Lee, é caracterizada por diversos versos que 

mostram um “índio” preguiçoso, que vive pelado e com o corpo pintado, características que 

serão observadas também nas outras canções. 

Dentre os diversos símbolos que podem representar as culturas originárias, usa-se com 

frequência, e geralmente de forma pejorativa, as pinturas corporais, a exemplo da música de 

Rita Lee, ao destacar que eles “vivem pelados, pintados de verde”. Por mais que possa parecer 

inocente num primeiro olhar, são práticas sagradas aos povos indígenas, uma vez que 

complementam a realização dos seus rituais e funcionam como um elo de ligação à religião 

(Mendonça, 2023). Destaca-se ainda que “a pintura corporal funciona como ligação entre o 

humano e o sagrado, justificando seu uso e, ao mesmo tempo, reforçando as memórias e 

identidade dos envolvidos” (Mendonça, 2023, p. 54). 

Acerca da imagem dos indígenas na sociedade, pode-se dizer que as “representações 

idealizadas e estereotipadas tornaram-se comuns e, paradoxalmente, são utilizadas como forma 

de negar a presença e identidade dos indígenas no cotidiano local” (Soares, 2025, p. 27). Outro 

ponto é o fato de a cantora colocar seus modos de vida, segundo sua própria narrativa, como 

um modelo idealizado, pois se eles são preguiçosos e não fazem nada, “se Deus quiser, um dia 

eu quero ser índio”. As características selvagens e tribais também são destacadas na 

composição, pois a “tribo” é apontada como morada e esconderijo de tais populações. Dezenove 

anos depois, a música “Canibal” (1999), foi gravada por Ivete Sangalo e serviu como reforço 

dos estereótipos, conforme observaremos a seguir: 

 

[...] Eu morava numa ilha perdida e deserta [...] 

Sonhava com um índio que me desse alegria 

E esse índio era você amor 

Com um penacho na cabeça, de uma tribo de paz 

Tocava o tambor, e eu quero mais [...] 

O seu amor é canibal, comeu meu coração, mas agora eu sou feliz [...] 

(Canibal - Ivete Sangalo, 1999) 

 

A música “Canibal” resguarda as características comuns à cantora, gravada em ritmo 

de Frevo, ela envolve todos que a ouvem em uma onda de alegria típica carnavalesca. 



33 

 

Embalados na rítmica musical do instrumental divertido, a canção anima diversas gerações por 

quase três décadas. Entretanto, nos versos destacados da letra, podemos apontar dois pontos 

cruciais: a sexualização do indígena e a constante generalização do conceito de sociedade tribal. 

Numa primeira análise, a figura do homem indígena é construída, na narrativa, como o ideal 

masculino de que a cantora anseia encontrar, tendo em vista que ela o apresenta como um “índio 

de paz”, que lhe daria alegria e que teria um “amor canibal” a desejá-la. Nota-se, portanto, ao 

passo que o indígena é mostrado como “da paz”, a letra ainda persiste em representá-lo com 

características selvagens, ao comparar sua forma de demonstrar amor a de um canibal. 

“Com um penacho na cabeça, de uma tribo de paz [...] o seu amor é canibal”, assim é 

apresentado, por toda a composição, o arquétipo do indígena, observamos que ao longo das 

músicas eles sempre são mostrados como figuras selvagens, que vivem nas matas e em regimes 

tribais. Por mais que algumas aldeias ainda vivam isoladas do restante da sociedade, 

configurando tribos, a característica não é mais uma realidade da grande maioria, pois são povos 

que tiveram, ao longo dos séculos, seus territórios invadidos e suas culturas miscigenadas com 

tantas outras. A música também reforça que, ornamentado com uma pena na cabeça e mesmo 

vivendo em uma “tribo de paz”, suas características animalescas são preservadas, pois “o seu 

amor é canibal”, aludindo que ele poderá comê-la a qualquer momento, num ato de amor. 

Monteiro (1999, p. 248), destaca que “[...] ainda sabemos pouco sobre a história desses 

povos e, pior, que o imaginário brasileiro continua povoado por graves distorções e preconceitos 

a respeito dessas populações”. Inúmeras músicas, imagens e textos ainda propagam as visões 

folclorizadas dos indígenas brasileiros, apontadas por Monteiro, servindo puramente como 

reforço dos estereótipos, disseminando desinformações e reforçando os preconceitos sociais já 

existentes. Em 2005, Roberto Carlos gravou a música “Índia”, servindo, mais uma vez, como 

mantedora da realidade idealizada posta; na canção, a questão da sexualização da mulher 

indígena ganha protagonismo, conforme pode ser observado nos recortes da letra a seguir:  

 

Índia seus cabelos nos ombros caídos [...] 

Seus lábios de rosa para mim sorrindo [...] 

Índia da pele morena 

Sua boca pequena eu quero beijar 

Índia, sangue tupi, tem o cheiro da flor 

Vem, que eu quero te dar, todo meu grande amor [...] 

(Índia - Roberto Carlos, 2005) 

 

Ao contrário da música de Ivete Sangalo, que embala o ouvinte pelo ritmo animado do 

Frevo, a canção de Roberto Carlos engata uma melodia melancólica e romântica, que, em certo 



34 

 

aspecto, emociona quem ouve. O envolvimento torna despercebido, por vezes, a sexualização 

da mulher indígena que é feita por toda a narrativa musical; em diversos trechos ela é apontada 

como um objeto de desejo do homem, justamente por possuir características fenotípicas que 

encantam aos olhos de quem vê. Tais questões são problemáticas pois, desde o período das 

invasões portuguesas no território brasileiro, as indígenas são vistas apenas como objetos 

sexuais de desejo, visão perpetuada até o século XXI, a exemplo das narrativas da música Índia. 

A composição se ocupou em descrever a “índia” com cabelos lisos, um cheiro de flor, 

um corpo esbelto, a pele morena e uma boca rosada na qual se quer beijar. Todas as 

características descritivas da mulher perpassam pela erotização do seu corpo, como se todas as 

suas culturas, práticas, crenças e vivências fossem inexistentes e sucumbissem, exclusivamente, 

a pessoa como alvo de desejo. Enquanto os homens indígenas são descritos, ao longo das 

músicas, como violentos e selvagens, as mulheres ocupam unicamente a função de objeto 

sexual. Para finalizarmos este tópico, destacamos a seguir a música “Cara de Índio” (1978), do 

cantor alagoano Djavan, para salientarmos outras discussões sobre o assunto. 

 

Índio cara pálida, cara de índio [...] 

Sua ação é válida, meu caro índio [...] 

Nessa terra tudo dá, terra de índio 

Nessa terra tudo dá, não para o índio [...] 

Índio quer se nomear, nome de índio [...] 

Apesar da minha roupa, também sou índio [...] 

(Cara de Índio - Djavan, 1978) 

 

Interpretada por um dos principais nomes da MPB, a música “Cara de Índio” evidencia 

outras questões relacionadas aos povos originários. Na letra, expressões como “sua ação é 

válida” e “terra de índio” mostram que a narrativa se ocupou em defender pontos sobre 

território, identidades e protagonismos indígenas. A composição destaca que a ação do “índio” 

para proteger as terras que, por sinal, são mostradas como suas, é válida, mesmo não sendo 

reconhecida; da mesma forma que os territórios são usurpados a ponto de não poderem usufruir 

daquilo que eles próprios produzem, uma vez que trabalham em regimes de servidão, uma vez 

que a “terra tudo dá, não para o índio”. 

O protagonismo de tais culturas perpassa, necessariamente, pela reafirmação étnica de 

suas identidades (Candau, 2012). Como exemplificação, a música alerta que os indígenas 

querem se nomear com seus próprios nomes, processo que lhes conferem autonomia. Da mesma 

forma que suas identidades são reiteradas para além dos seus estereótipos; entre outros aspectos, 

as roupas usadas por eles não definem seu pertencimento, ou não, a determinada cultura. A 



35 

 

canção se utiliza da expressão “apesar da minha roupa, também sou índio” para alertar que a 

vestimenta não configura a etnia de ninguém. Finalizando este tópico acerca das músicas, 

buscaremos adiante discutir como tais representações eram construídas desde as primeiras 

décadas do século XIX, em diversos veículos, a exemplo das pinturas do francês Jean Baptiste 

Debret que serão analisadas. 

 

2.2 A Missão Artística Francesa e o espelho das obras de Debret 

 

Para discutirmos um dos principais processos construtivos da identidade nacional 

brasileira, devemos antes pensar o Brasil como uma “herança de sobrenome irlandês”. Se 

considerarmos o nome, de uma pessoa ou lugar, como “o signo mais forte da sua identidade” 

(Almeida, 2022, p. 323), podemos pensar o “Bressail”, que do Gaélico (língua escocesa do 

norte da Irlanda) significa “Brasil”, como um lugar de “bem aventura incandescente”, que fora 

reduzido a uma ferramenta com a chegada dos colonizadores portugueses. Transformaram a 

magia dessa terra em um mero produto, a Brasilina, um corante natural cor de brasa, vermelho 

incandescente, e conhecido mundo a fora, que poderia, a partir de então, ser extraído de uma 

árvore abundante na neo-colônia, a genericamente chamada de “Pau Brasil” (Almeida, 2022).  

O que hoje é entendido enquanto Brasil, configura-se, também, por um entrelaçamento 

artístico e cultural, marcado por fortes acontecimentos que moldaram a construção da nação. 

As peças que formam tal mosaico (Jancsó; Pimenta, 2000) são múltiplas, uma delas foi a vinda 

da Missão Artística Francesa ao Rio de Janeiro, em março de 1816, proporcionada pela chegada 

de um grupo de artistas franceses, com o objetivo de fundarem a Academia Imperial de Belas 

Artes, inaugurada apenas em 1826 (Debret, 1985). Com forte influência europeia, esse 

movimento foi responsável pela produção expressiva de pinturas, gravuras, esculturas e 

medalhas, que integram, atualmente, o bicentenário acervo do Museu Nacional de Belas Artes. 

Podemos pensar, epistemologicamente, na origem polissêmica do termo “missão”, 

variando desde uma obrigação ou encargo atribuído por alguém, a uma comissão diplomática 

ou, até mesmo, um ofício a ser realizado (Squeff, 2005). Questiona-se, portanto, qual teria sido 

a real intenção da Missão Francesa ao vim para o Brasil. Para Trevisan (2007), ela tanto pode 

ter surgido no Brasil, a fim de criar uma cultura artística para o país, mudar o seu estilo 

arquitetônico e embelezar os costumes urbanos; como, também, pode ter sido uma iniciativa 

dos próprios franceses, em caráter de exílio, pois a maioria deles eram aliados de Napoleão 

Bonaparte, imperador francês derrotado em 1815. Entendemos ainda que o termo “missão”: 



36 

 

participa do mesmo grupo semântico de “missa”, derivadas ambas de ‘mitere’, 

enviar, e que pressupõe um mandato, uma incumbência, que pode ter como 

finalidade propiciar algo a alguém destituído daquilo que a missão traz 

consigo, e a palavra pressupõe também a ideia de obrigação, compromisso e 

dever, por parte do missionário (Gomes Junior, 2003, p. 47). 

 

A ideia de serviço, que perpassa pelo entendimento do termo, tratava-se de fornecer 

“um socorro estético ao Brasil. [...] desenvolvendo não só sua cultura, mas extrapolando essas 

mudanças para o campo econômico” (Trevisan, 2007, p. 15). Uma vez que o Brasil, sobretudo 

para a Europa, era visto como uma espécie de submundo, com fortes resquícios de selvageria, 

a França, e seus artistas, representavam a esperança de ares civilizadores para o país; “as artes 

trariam o progresso à antiga colônia portuguesa” (Squeff, 2005, p. 136). Ademais, elas 

“desempenharam um importante papel no projeto geopolítico do Império Português, permitindo 

a ocupação dos espaços interiores (os chamados “Sertões”) e a expansão das fronteiras 

econômicas” (Oliveira; Santos, 2019, p. 418). 

Artisticamente, a cultura brasileira é moldada, diretamente, pelos franceses advindos 

da Missão. Tal movimento deixou uma profunda influência na arte produzida no território 

brasileiro, sobretudo na pintura, pois foi responsável por formar uma geração de artistas 

consolidados na história do país, o que fez com que se verificasse a eficiência proposta do 

método e suas influências, que persistem até a contemporaneidade. Um dos principais nomes, 

entre os expoentes fundadores da Missão, é o Jean Baptiste Debret (1768-1848), reconhecido 

pintor e desenhista francês responsável por retratar “o caráter e os hábitos dos brasileiros em 

geral”; pois, para ele, o objetivo da Missão era “estudar uma natureza inédita e imprimir, nesse 

novo mundo, marcas profundas e úteis” (Debret, 1985, p. 11-14). 

Oficialmente, o objetivo da Missão só se concretizou em 1826, quando entrou em 

atividade o Instituto de Belas-Artes no Rio de Janeiro. Contudo, Debret só retornou à França 

em 1831, após 15 anos de sua chegada, devido à saúde debilitada. Ao retornar, o artista produziu 

a sua principal obra pictural histórica, o livro “Viagem Pitoresca e Histórica ao Brasil”, 

originalmente publicado em 1834 e dividido em três partes, fato que o consagrou como “o 

primeiro historiador de arte no Brasil” (Sobrinho, 2023, p. 145). A coleção, com uma coletânea 

de aproximadamente 151 pinturas, retrata com uma preciosidade minuciosa de detalhes 

diferentes aspectos da vida cotidiana brasileira, observados e descritos pelo pintor.  

Em seu exílio no Brasil, Debret, e os demais franceses membros da Missão, buscavam 

não um “paraíso na terra”, mas um lugar de oportunidades profissionais, que eles pudessem 

espalhar seus conhecimentos e habilidades (Trevisan, 2007), tal oportunidade lhes foram 

ofertadas no Brasil pré-imperial (em meados de 1816), ainda governado por Dom João VI. O 



37 

 

sucesso da Missão foi tão significativo que, no auge do Império, na década de 1840, Dom Pedro 

II “fez da Academia Imperial de Belas Artes [resultado da Missão] uma ferramenta para a 

implantação da modernização do Brasil, enquadrou nosso país nos padrões [artísticos] da 

sociedade inglesa e francesa” (Sobrinho, 2023, p. 138). 

Por um lado, os mais de trezentos anos de colonização não foram capazes de criar um 

sentimento de pertença e nacionalismo entre os colonizados, que tivessem, além de outras 

coisas, um modelo artístico para chamarem de seu, havendo a necessidade de importar da 

Europa, sobretudo da França e Portugal, as bases construtivas para uma História da Arte própria. 

Contudo, por outro lado, “construir um nacionalismo artístico sem um nacionalismo histórico 

era complicado” (Sobrinho, 2023, p. 143-4), a sociedade precisou ser reeducada, não apenas 

culturalmente, mas sobretudo da sua história, para compreender os arcabouços que formavam 

suas identidades, “são os poderes da arte fabricando a História” (Coli, 1998, p. 117). 

Como destacado anteriormente, a construção da identidade nacional perpassa por criar 

símbolos que marquem o decurso histórico formador de todo o processo. As obras que 

abordaremos a seguir têm sua importância verificada, tanto dentro da historiografia brasileira 

quanto do movimento artístico francês, pois materializa o objetivo da corte portuguesa de se 

criar uma iconografia da pátria para essa nova nação, o Brasil, conferindo ao povo uma noção 

de pseudo-pertencimento nacional. Observemos, na imagem 03 a seguir, uma prancha com três 

(03) das principais pinturas feitas por Debret, resultantes de sua permanência no Brasil. 

 

Imagem 03: Prancha das três obras de Jean Baptiste Debret, 1834 

 
Fonte: Debret (1985) 

As três imagens que formam a prancha anterior são pinturas litografadas, produzidas 

por Debret nas primeiras décadas do século XIX. Elas retratam as diferentes concepções que os 



38 

 

europeus, pelo olhar do francês, tiveram dos povos autóctones do Brasil, sobretudo as mulheres 

indígenas, no período final da colonização. Todas as obras dispostas na prancha da imagem 03 

perpassam por uma temática central: a mulher; descrevendo algumas das características 

observadas pelo pintor, como os seus corpos e costumes, caracterizados pela nudez, e a relação 

entre homens e mulheres, marcada pela servidão; dadas questões serão cruciais no norteamento 

das nossas análises discursivas.  

Apresentadas em Debret (1985), tais pinturas integram a primeira parte da obra: a 

imagem 1 corresponde à prancha 2 (página 33) do livro, assim como a imagem 2, à prancha 3 

(página 34), e a imagem 3, à prancha 6 (página 43). Os povos das imagens 1 e 2 são os Camacãs, 

descritos como “tribos selvagens brasileiras”, habitantes às margens do Rio Piabanha, no Rio 

de Janeiro, próximo à fronteira com Minas Gerais; enquanto que os da imagem 3, são 

considerados “caboclos” ou povos civilizados, que habitavam os arredores da aldeia de São 

Pedro de Cantagalo, na província do Rio de Janeiro. Observa-se, nas imagens 1 e 3, as mulheres 

com seus corpos desnudos protagonizando as cenas e, na imagem 2, elas em posições de 

serviço, tanto com os homens e seus filhos quanto com a casa. 

O cenário descrito por Pero Vaz de Caminha, escrivão da armada portuguesa de Pedro 

Álvares Cabral, na carta de achamento do Brasil, em 1500, foi tão atual para Debret, ao 

representar os indígenas em suas obras, quanto ainda é para a sociedade não indígena 

contemporânea; pois modulam, por tais representações, as suas concepções do mundo que os 

cercam. Notoriamente, Caminha (2019, p. 11) escreveu que os indígenas “andam nus, sem 

nenhuma cobertura. Nem estimam de cobrir ou de mostrar suas vergonhas; e nisso têm tanta 

inocência como em mostrar o rosto”. As culturas dos povos que habitavam o “novo território” 

foram vistas com estranheza e, muitas vezes, repulsa, pelo olhar do colonizador europeu. 

Nesse mesmo viés, o escrivão ainda relatou, acerca das mulheres indígenas, “[as 

moças] com cabelos muito pretos, compridos pelas espáduas, e suas vergonhas tão altas, tão 

cerradinhas e tão limpas das cabeleiras que, de as muito bem olharmos, não tínhamos nenhuma 

vergonha” (Caminha, 2019, p. 17-8). A descrição focou nas partes íntimas das mulheres, as 

belezas que regem seus corpos e a ausência de vergonha em se mostrar. Debret, influenciado 

em Caminha, observou os mesmos aspectos para pintar a imagem 1, denominada de “Índia 

Camacã”, com uma mulher de corpo voluptuoso, de dorso desnudo, pintado e os seios a 

amostra, ornada por galhos de plantas, flores e adereços das culturas indígenas; visto que esse 

foi o cenário por ele observado e descrito, pois, elas “andam inteiramente nuas, mas usam 

cabeleiras longas, caindo até as ancas” (Debret, 1985, p. 35).  



39 

 

O rosto sereno e as feições apáticas dos personagens são marcas características do 

pintor. Para ele, “o índio se apresenta como uma mistura de tristeza e apatia” (Debret, 1985, p. 

27). Na imagem 2, a pintura intitulada “Família de um chefe Camacã preparando-se para uma 

festa” mostra cerca de oito pessoas (2 homens, 2 mulheres e 4 crianças), no primeiro plano da 

cena, e pouco mais de uma dezena delas no segundo plano. A obra foi pintada, de acordo com 

o observado por Debret, com os personagens homens nus e as mulheres com saias em cores 

azul e amarelo, em três condições diferentes de serviço: sentada aos pés do homem enquanto 

pinta o seu corpo, amamentando uma criança e preparando algum provável alimento ao fundo 

da cena. Os homens, entretanto, vibram pela celebração que está por vir. 

Para Oliveira e Santos (2019, p. 406), “as imagens da América centraram-se na 

admiração da nudez, em sua juventude e sedução, na estranheza e pujança do ambiente que as 

cercam”. Na imagem 3, a pintura “Aldeia de caboclos em Cantagalo” evidencia a chegada de 

dois viajantes europeus na aldeia, guiado por um membro da própria família, “ao qual deram 

uma garrafa de aguardente para facilitar a recepção” (Debret, 1985, p. 42). O pintor chama a 

atenção para a atitude das mulheres ao se cobrir quando percebem a chegada de estranhos. A 

primeira “esconde o busto cobrindo-o com seus longos cabelos negros”, a segunda, sentada 

perto da primeira, “se esforça para aproximar o pé da parte que deseja subtrair ao olhar dos 

estranhos”, enquanto que a terceira, uma mãe amamentando, “sacrifica todos os seus 

sentimentos ao dever materno” (Debret, 1985, p. 42). 

Se para Burke (2017, p. 24) as “pinturas compartilham experiências não verbais e 

conhecimentos de culturas passadas”, é sob dada ótica que a imagem dos indígenas é construída 

até a atualidade. As narrativas pictóricas de Debret, na ausência de imagens contemporâneas, 

recuperam e simulam o momento do primeiro encontro dos portugueses com os nativos 

(Oliveira; Santos, 2019); produzindo, sobremaneira, um entrecruzamento de temporalidades 

nas narrativas europeias dos colonizadores e nas vozes que constituem as múltiplas culturas 

indígenas do Brasil. Jean Baptiste Debret prestou um enorme serviço à corte portuguesa e, por 

consequência, a nação que viria a se chamar de brasileira, ao capitanear a Missão Artística 

Francesa do século XIX, mas é valido questionar como a arte por ele produzida ainda espelha 

e influencia as imagens de tais culturas na contemporaneidade. 

 

2.3 Tecituras da vida: os povos indígenas Katokinn e Jiripankó 

 

A atividade de pesquisa envolve múltiplos movimentos, a relação entre o historiador e 

o ato de pesquisar é repleta de cenários que, por vezes, passam despercebidos aos olhos do leitor 



40 

 

que se depara apenas com o produto final. Para Albuquerque Júnior (2019), tal atividade é, 

metaforicamente, equivalente ao trabalho de um artesão, observando que ele compara a 

construção historiográfica ao ato de tecer dos fios na fabricação do tecido, apontando o 

historiador como um tecelão dos tempos, que produz suas narrativas através da organização, 

costura e tecimento dos fios. De caráter mormente, as pesquisas se materializam em 

documentos, que são “fabricados pelos sujeitos envolvidos no processo, inclusive pelo 

pesquisador” (Albuquerque Júnior, 2019, p. 91). 

O autor, criticando as formas de produções historiográficas que negam as 

subjetividades e emoções humanas envolvidas, aponta que o historiador deve “expor o sangue 

derramado e o cheiro da carne calcinada” (Albuquerque Júnior, 2019, p. 117). Logo, 

buscaremos analisar, por um olhar subjetivo e comparativo, alguns aspectos de cunhos 

socioculturais e artísticos, que perpassam pela cosmologia religiosa dos povos indígenas do 

Alto Sertão alagoano. Prescrutando os casos específicos das aldeias Katokinn e Jiripankó, no 

município de Pariconha, durante a realização do ritual da Queima do Cansanção4, em 

fotografias que complementam o contexto analisado. A priori, observemos a imagem 04 a 

seguir, mostrando a primeira parte do evento, em uma prancha com cinco (05) fotografias. 

 

Imagem 04: Prancha fotográfica da aldeia indígena Katokinn 

 

Fonte: Cajueiro (2025a) 

Nas práticas dos povos indígenas, tanto os do tronco Pankararu, de Pernambuco, 

quanto de outras pontas de rama, a exemplo dos Katokinn e Jiripankó, as festividades das 

 
4 É um ritual de purificação e flagelo, que utiliza as folhas e galhos de Urtiga ou Cansanção (plantas urticantes) 

como instrumentos ritualísticos. Ele acontece no final das Corridas do Umbu. 



41 

 

Corridas do Umbu5 se configuram em complexos processos e etapas ritualísticas; a exemplo, o 

ritual da Queima do Cansanção, com visualidade na prancha fotográfica anterior. Popularmente 

conhecida como Urtiga ou Cansanção, a planta urticante de flores brancas e miúdas é a 

personagem principal do cenário abordado, por possuir singular importância na tradição, 

religião e medicina de tais povos. Suas propriedades abrasantes, em contato com a pele dos 

indígenas, representa “a possibilidade de purificação daqueles indivíduos que se flagelam com 

suas folhas e galhos no final das Corridas do Umbu” (Peixoto, 2023, p. 158). 

Metáforas de uma árvore, “troco” e “rama” são conceitos apresentados por Arruti 

(1996), importantes para entendermos os processos de diásporas e formação das novas etnias 

indígenas. Os Pankararu representam o “tronco formador”, que sustenta a árvore na terra e nutre 

as suas ramas, que são os grupos que se formaram a partir deste tronco, devido às diásporas. 

Ambos, tronco e ramas, “desenvolvem um laço de dependência e cooperação mútua que deve 

ser multiplicado ao criar novos grupos” (Peixoto, 2023, p. 39). Em Alagoas, os Jiripankó, os 

Katokinn e outros povos do Alto Sertão, são aldeamentos ramas da matriz sócio cosmológica 

do tronco Pankararu; pois as “ramas são identidades conectadas” (Id. Ibidem). 

A formação histórica do povo Katokinn remete a processos migratórios oriundos dos 

indígenas Pankararu, de Pernambuco. Em 2003, a Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

(FUNAI) reconheceu os Katokinn com um grupo étnico distinto no município de Pariconha/AL. 

Atualmente, a comunidade conta com um quantitativo próximo a 1300 indígenas6, aldeados no 

centro da cidade, fator que os permitem participarem de todas as particularidades da região, 

uma vez que a aldeia está recortada por espaços não indígenas e intensamente inserida na 

dinâmica urbana local. 

As fotografias 1, 2 e 3, mostradas na prancha da imagem 04, vislumbram o momento 

das preparações iniciais do ritual da Queima do Cansanção que, em 2025, aconteceu no 

domingo de carnaval, anterior à quarta-feira de cinzas, estendendo-se pelos próximos três finais 

de semana. As três fotografias foram capturadas na frente da residência de Dona Cícera, 

indígena Katokinn mãe de Praiá, lugar utilizado para preparação dos Praiás e abertura da 

cerimônia. A partir do momento que o batalhão7 sai da residência, organizam-se, 

ritualisticamente, na rua, e começam a entoar cantos e danças, o sentimento de pertença e todo 

 
5 São festividades religiosas relacionadas ao Umbu, fruto do umbuzeiro. Compostas de pelo menos três partes: o 

Flechamento do Umbu, a Puxada do Cipó e a Queima do Cansanção, que acontecem em quatro finais de semana 

seguidos, após a quarta-feira de Cinzas. 
6 Informação fornecida pelas lideranças locais. O município de Pariconha possui 5.934 indígenas (IBGE, 2022), 

divididos em três etnias, contudo, o censo do IBGE não divulgou os resultados por etnia.  
7 Os Praiás se assentam em uma ordem hierárquica denominada de batalhão. 



42 

 

o ordenamento do espaço muda. O espetáculo sonoro e visual, conferido pelas peças, cores e 

instrumentos que integram a vestimenta dos Praiás, atribuem a arte necessária ao ritual.  

Nos moldes de Eliade (2018, p. 35), pode-se dizer que tal momento representa uma 

“cosmização do território”, por acontecer uma relação íntima de consagração do espaço, por 

meio da “hierofania”, que é a manifestação do sagrado em algo, até então, profano. Os cinco 

elementos que compõe a vestimenta sagrada a qual o batalhão se apresenta para galgar do 

espaço é formada pela Mascara ou Tunã (feita de fibras de caroá, cobre da cabeça até abaixo 

da cintura), Saiote (do mesmo material da Tunã, cobre quadris e pernas), Rodela (feita de 

madeira, coberta por um tecido colorido e toda contornada por penas de peru, gavião ou pavão, 

é fixada em cima da tunã), Cinta (túnica de pano posta nas costas da tunã) e, por fim, o Maracá 

(feito da cabaça de coité, tem a função sonora de conferir ritmo aos cantos) (Peixoto, 2023). 

Ainda podemos discutir, pelo que Eliade (2018, p. 38) chama de “sistemas de mundo”, 

a ideia da presença de um “lugar sagrado”, dentro de um espaço ou comunidade, causar uma 

ruptura ou abertura, que torna possível o transitar entre as três regiões cósmicas (céu, terra e 

mundos inferiores). Dada importância, verifica-se nos Terreiros da aldeia, espaços sacralizados 

pela comunidade onde acontecem os rituais abertos ao público, que pode ser observado na foto 

4 da imagem 04. Na cena, o ordenado de Praiás está realizando a abertura do Terreiro para o 

início do ritual. A cerimônia, marcada por danças, cânticos e torés, simboliza que o portal entre 

o mundo físico (humano) e o espiritual (das Forças Encantadas) está aberto, portanto “é iniciada 

a festa e os Praiás executam seu bailado” (Peixoto, 2023, p. 159). 

Por fim, a fotografia 5 mostra o momento crucial da alimentação, a comida que 

consiste em arroz branco, pirão e carne, preferencialmente, de carneiro, servida em potes de 

barro, representa parte da oferta de agradecimento da comunidade às Forças Encantadas. Os 

Praiás e as lideranças da aldeia são os primeiros a se servirem dos pratos e, após cruzarem todo 

o Terreio em marcha, dirigem-se para se alimentarem no Poró (casa dos homens, onde 

acontecem a maioria dos rituais fechados), lugar que se “vivenciam as relações entre o sagrado 

e o mundo real” (Peixoto, 2023, p. 163). O momento marca a divisão dos dois tempos 

ritualísticos e agora toda a comunidade e os visitantes se servem e dão início ao almoço. 

Entendendo as artes, assim como as culturas, como expressões dos comportamentos 

humanos ao passo que imitam à natureza (Batteux, 2009), consideramos tudo que envolve esse 

complexo sistema cosmológico como arte ou, então, matéria produtora dela. As roupas, cores, 

instrumentos, comportamentos, espaços, cantos, danças e alimentos mostram a pluralidade do 

que Charles Batteux chamou de diferentes espécies de arte. Abordamos, até então, apenas a 

primeira parte do ritual, experienciada entre os Katokinn, agora vislumbraremos a continuidade 



43 

 

do evento, visualizado na imagem 05 a seguir, caracterizada por uma prancha com cinco (05) 

fotografias produzidas entre os Jiripankó: 

 

Imagem 05: Prancha fotográfica da aldeia indígena Jiripankó 

 

Fonte: Cajueiro (2025b) 

O momento do almoço marca o intervalo da cerimônia, no qual saímos para 

contemplar a continuidade do ritual na aldeia Jiripankó, pertencente ao mesmo tronco étnico 

dos Katokinn e distante cerca de 5 Km. Com proporções territoriais mais expressivas e um 

maior quantitativo de Praiás, o povo Jiripankó é, notavelmente, singular em suas expressões 

socioculturais e religiosas, o que nos conferem uma ampla abordagem artística. Os diversos 

fatores que variam desde as pinturas corporais aos cânticos e danças, nos mostram como a arte 

é experienciada pelas culturas analisadas. 

O povo indígena Jiripankó está situado na zona rural do município de Pariconha, eles 

possuem um território formado por sete núcleos, cujo centro se chama Ouricuri. A terra indígena 

registrada é fruto de negociações, em meados de 1942, entre o primeiro Pankararu a residir em 

Alagoas (Zé Carapina) e o fazendeiro para quem ele trabalhou. Após Zé Carapina comprar um 

lote de terra, ele convidou outros indígenas da sua família para se estabelecerem no território 

recém adquirido. A região só foi identificada, pelo Governo e pela FUNAI, em 1992 e, 

atualmente, conta com uma população próxima a 3.000 indígenas, segundo as lideranças locais. 

Batteux (2009, p. 24) defende que o objetivo primeiro de toda arte é que “apenas a 

natureza é o objeto de todas, ela contém todas as nossas necessidades e todos os nossos 

prazeres”. Sobretudo nas fotografias 1, 2 e 3, mostradas na imagem 05, pode-se observar como 



44 

 

o contato com a natureza é singularmente presente. Os pés descalços com que o moço do Praiá8 

se apresenta na fotografia 1, representando uma conexão divina com a Mãe Terra, e os galhos 

de cansanção que os indígenas seguram nas fotografias 2 e 3, enquanto dançam o Toré, 

mostrando como a dor e o flagelo agem como sacrifício do corpo para purificação da alma. São 

evidências de como a natureza se conecta à cultura e à religião para produzirem arte humana. 

Para Eliade (2018, p. 16), “o sagrado se manifesta sempre como uma realidade 

inteiramente diferente das realidades naturais”. As fotografias 4 e 5 mostram tanto a oferta de 

agradecimento da comunidade ao seu sagrado quanto a “dança da dor”, na qual o martírio 

conecta o humano ao divino. Enquanto as botadeiras de cesto9 levam os alimentos e frutas que 

serão consagrados no ritual, em mais um ato simbólico da complexa cosmologia indígena, os 

dançadores, bailando felizes no Terreiro, batem-se e pisam sobre os galhos de cansanção, 

representando a “dança da resistência, coragem e devoção à ciência indígena” (Peixoto, 2023, 

p. 168). A dor não lhes causam sofrimento, pelo contrário, reafirmam suas identidades e o 

sentimento de pertencimento étnico. 

São outras formas de cultos, nas quais as Forças Sagradas se manifestam e se 

materializam na presença dos Encantados e nos signos da natureza que circundam o ambiente. 

Os indígenas analisados, despreocupados em seguir um rigor artístico, expressam a arte em seu 

cotidiano. Os padrões, que passam despercebidos num primeiro olhar, nos serviram como 

estrutura discursiva nas abordagens das expressões humanas artísticas. Pensar a arte deve ir 

muito além dos grandes artistas e das notáveis instituições, visto que ela existe desde as pinturas 

e monumentos expostos nos principais museus e galerias do mundo, até na pele pintada de barro 

vermelho e branco nas aldeias indígenas do Nordeste brasileiro. 

A valorização das raízes populares nordestinas, enquanto arte integrante da identidade 

nacional, perpassa diversas formas de linguagens artísticas e alguns movimentos. Na história 

do país, marcam lutas pelo reconhecimento dessas expressões subalternas. Singular exemplo 

disso foi o Movimento Armorial, idealizado por Ariano Suassuna em 1970, na cidade de Recife, 

pois assimilava uma estética única que marcava a valorização da cultura popular em recusa aos 

padrões estrangeiros, uma vez que seu objetivo era elevar o simbolismo nordestino ao patamar 

das grandes artes universais, unindo o erudito e o popular para expressar a identidade cultural 

nacional. Seguiremos, no capítulo 3, discutindo como a arte e a vida se entrecruzam, e os 

fragmentos da realidade que nos cerca serão fundamentais para traçarmos algumas 

representações contemporâneas. 

 
8 “Moço” é a designação dada a pessoa, do sexo masculino, que veste a roupa do Praiá nos rituais.  
9 “Botadeiras” é a designação dada as mulheres que oferecem os cestos com as oferendas. 



45 

 

CAPÍTULO 3 - FRAGMENTOS DA REALIDADE E REPRESENTAÇÕES 

CONTEMPORÂNEAS 

 

Enquanto a historiografia contemporânea traça caminhos interpretativos cada vez mais 

sólidos, na busca pelo reconhecimento dos povos indígenas como seres sociais múltiplos e 

independentes, dotados de suas próprias organizações socioculturais e políticas, dada disputa 

pelo reconhecimento nos remete a períodos mais remotos, nos quais os indígenas sequer eram 

reconhecidos como humanos de alma. Só em 1537, uma bula papal esclareceu que tais povos 

possuíam alma pois, até então, a Igreja Católica, principal instituição religiosa do Império 

português, de fortes influências sociopolíticas, negava-os tal condição e os subalternizavam a 

posições não-humanas, fator que conferia aos colonos o direito de escravizar tais povos.  

Lopes (2005, p. 53) evidenciou que “a decisão do Papa Paulo III em favor da 

humanidade e da liberdade dos índios do Novo Mundo, considerados como parte do ‘rebanho 

de Deus’, [...] era contrária à permissão da Coroa portuguesa de escravizar índios para o serviço 

dos donatários”. Por mais que tal reconhecimento desloque os indígenas para uma realidade 

humana, livrando-os da escravização dos colonizadores, coloca-os numa posição de  

subserviência frente à fé católica; uma vez que, não podendo ser escravizados, devem ser 

catequizados para servirem a Jesus Cristo; é o que nos mostra um dos fragmentos da bula papal 

“Sublimis Deus”, datada de 1537: 

Os índios são verdadeiramente homens, eles não são apenas capazes de 

entender a Fé Católica, mas, de acordo com nossas informações, eles desejam 

muito recebê-la. [...] os ditos índios e todas as outras pessoas que mais tarde 

forem descobertas pelos cristãos, não devem de forma alguma ser privados de 

sua liberdade ou da posse de suas propriedades, mesmo que estejam fora da fé 

de Jesus Cristo; e que eles podem e devem, livre e legitimamente, desfrutar de 

sua liberdade e da posse de suas propriedades; nem devem ser de forma 

alguma escravizados; caso contrário, será nulo e não produzirá efeitos.10 

 

A realidade apresentada nos serve como exemplo para discutirmos o dualismo 

existente ao se tratar de questões relacionadas aos protagonismos e identidades dos povos 

originários do Brasil. A resistência frente aos cenários opressores e marginalizadores, 

enfrentado nos últimos cinco séculos no território brasileiro, que negava até mesmo o 

reconhecimento da condição humana aos indígenas, nos oportuniza a possibilidade 

historiográfica atual de mostrar, por perspectivas endógenas, fragmentos das realidades dos 

 
10 Recorte da bula papal “Sublimis Deus” (sobre a escravização e evangelização dos indígenas), lançada em 29 de 

maio de 1537, pelo Papa Paulo III. Versão digital e traduzida disponível em: 

<https://www.papalencyclicals.net/paul03/p3subli.htm>. Acesso em: 16 de jul. de 2025. 



46 

 

povos estudados, utilizando-se de observações, fotografias e relatos orais fruto da pesquisa de 

campo, como faremos neste último capítulo. 

Nos domínios da realidade, a terceira sessão dos nossos estudos abordará três aspectos. 

As músicas, enquanto sistema cultural, compartilham signos ao produzirem sentidos e 

transmitirem informações, as suas multiplicidades de gêneros funcionam como “ilhas” 

musicais. De mesmo modo, as pinturas produzidas por Debret, no início do século XIX, ainda 

se fazem presentes ao influenciarem a forma como o imagético indígena é construído, veremos 

isso em fotografias que capturaram fragmentos da realidade posta. Em terceira instância, a 

sociedade contemporânea vigente resiste em perpetuar ideologias deturpadas e estereotipadas 

dos povos indígenas, alguns ícones sociais urbanos capturados ao nosso entorno exemplificarão 

tais fatores. 

 

3.1 “Sonífera ilha”: a semiótica da música por signos compartilhados 

 

Defendendo que as artes parecem pertencerem a um sistema de existência próprio, o 

qual é impossível alcançar apenas pelo discurso, Geertz (2006, p. 142) diz que “como é notório, 

é difícil falar de arte”. Dividindo-as em dois grupos, as artes literárias e as não literárias, o autor 

mostra que, em ambos os casos, elas representam um universo comunicativo que fala por si 

mesmo; uma vez que, existindo, não precisam necessariamente significarem algo, mesmo que 

expressem algo. As artes literárias correspondem aquelas que empregam palavras para se 

expressarem, a exemplo dos poemas e das músicas, enquanto que as artes não literárias 

dispensam a sua utilização, como as pinturas e objetos físicos. 

Problematizando dada realidade, trabalhamos a música enquanto um instrumento de 

manifestação social, utilizada como meio de expressão dos anseios, necessidades e 

interpretações das sociedades. A ideia apresentada por Clifford Geertz (2006) é de que as artes, 

a exemplo da música, são dotadas de capacidades próprias de interpretação da realidade, ou 

seja, os signos que empregam a ciência semiótica da música precisam explicar os fatores 

culturais nos quais elas estão inseridas. Em outras palavras, cada música expressa a leitura de 

mundo particular de quem a produziu, evidenciando a engrenagem cultural na qual ele está 

inserido; e por mais que ela tenha uma mensagem, nem sempre será interpretada coerentemente 

pelo interlocutor. 

Certa vez, o pintor espanhol Pablo Picasso disse que “todos querem entender a arte” 

(Geertz, 2006, p. 142), contudo, ao questionarmos o que é a arte, vamos perceber que ela, 

sozinha, não cria nada, pois é uma mera imitação, “a arte pode servir, refletir, desafiar, ou 



47 

 

descrever, mas não, por si só, criar” (Geertz, 2006, p. 145). A ideia de signos compartilhados 

nos serve para mostrar que o sistema de reprodução artística de informações atua como uma 

linguagem cultural, pois transmitem as informações entre os mais variados níveis da sociedade 

que ele permeia. Para entender as artes, seja a música ou qualquer outra, é necessário 

entendermos antes as manifestações culturais que nos cercam. 

Sonífera ilha nos fala, pela metáfora do grupo musical Titãs, que “nenhum homem é 

uma ilha e sim parte de um todo” (Geertz, 2006, p. 145). Coexistindo em uma determinada 

sociedade, todos os indivíduos estão suscetíveis a diferentes interpretações da mesma realidade. 

Os diversos aspectos culturais, os comportamentos e as formas de se expressarem são 

características particulares de cada grupo ou pessoa. É em tal contexto que a semiótica da 

música ganha protagonismo, utilizando-se dos signos (mensagens) para compartilhar a 

realidade entre os membros de uma determinada sociedade. Cada música serve como um 

espelho da vida, pois refletem os comportamentos humanos sociais em forma de canções.  

Para Batteux (2009), a música, enquanto belas-artes, tem como objeto primeiro de sua 

ação agradar quem ouve, ela funciona como a macha regrada que organiza os tons sonoros em 

forma de concerto. Entre os povos indígenas, sobretudo os estudados no Alto Sertão alagoano, 

a música assume outras funções, ao integrarem, em caráter sagrado, suas ritualísticas. Muitas 

vezes ausentes de palavras, apenas o som cadenciado dos maracás conduz os rituais, mostrando 

que “o canto, a fumaça do campiô e o som do maracá servem como chave para abrir o portal 

entre os dois mundos e trazer o Encantado para a mesa [ritual]” (Peixoto, 2023, p. 126). 

Destaca-se, para concluir, o fato de “uma música sem palavras ser sempre música”, pois “sua 

expressão essencial é o som” (Batteux, 2009, p. 38). 

Contudo, o fator a ser discutido na terceira sessão dos nossos estudos não perpassa, 

necessariamente, pelas formas como os indígenas integram a musicalidade em suas 

cosmologias, mas sim sobre a construção imagética da sociedade, tecida sobre tais populações 

a partir da leitura feita em músicas do cenário nacional brasileiro contemporâneo, que 

reproduzem uma ideologia preconceituosa e despreocupada em educar a sociedade e mostrar 

as faces reais dos povos originários do território. A ideia de que ainda sabemos pouco sobre tais 

populações e, aquilo que sabemos, é regado por estereótipos, mostra-se cada vez mais presente 

e constante em nossa realidade. 

Cajueiro e Peixoto (2025, p. 16-17) alertam que “a música, enquanto veículo de 

comunicação, [também] é usada para disseminar as visões deturpadas e caricatas de uma 

sociedade regada por preconceitos e discriminações”. Voltemo-nos para as quatro letras das 

músicas apresentadas no tópico 2.1 (página 31), nas quais podemos traçar outras discussões 



48 

 

sobre questões ligadas aos grafismos corporais indígenas. As formas que os indígenas são 

mostrados como preguiçosos, tribais e canibais, bem como questões referentes aos seus corpos, 

tanto na sexualização das mulheres quanto na nudez, será abordada enquanto problema. 

No final do século XX, num contexto em que os estudos etnográficos sobre as 

populações indígenas ainda eram bastante incipientes, fazendo com que a sociedade, de forma 

geral, desconhecesse as realidades de tais povos, Rita Lee, no auge de uma carreira musical que 

embalava multidões, gravou em 1980 uma música cuja a letra dizia: “Um dia eu quero ser índio. 

Viver pelado, pintado de verde. Num eterno domingo. Ser um bicho preguiça”. A narrativa 

extremamente despreocupada evidencia comportamentos generalizantes dos indígenas 

enquanto preguiçosos de corpos pintados, são tais características que se sobressaem nas 

representações das culturas originárias. 

Na mesma seara, Ivete Sangalo marcou o período de passagem entre os séculos XX e 

XXI com a música Canibal, de 1999, descrevendo o amor selvagem de uma sociedade tribal 

perdida em uma ilha deserta, a melodia animada do frevo, adotada pela cantora, ainda situa o 

homem indígena enquanto a figura de masculinidade e desejo que ela almeja encontrar. O 

canibalismo, que passa despercebido no primeiro plano de análise da música, evidencia as 

questões que Oliveira e Santos (2019, p. 409) destaca: “os indígenas começaram a ser 

representados ou de forma negativa e criminalizante via o canibalismo, ou como uma população 

vencida, o lugar de destaque cabendo aos colonizadores”. 

As práticas antropofágicas, realizadas apenas por algumas comunidades originárias 

bastante específicas, foram reduzidas a condições generalizantes e depreciativas, que justificam 

o imaginário social que coloca os indígenas como selvagens e canibais. Tal processo de 

estereotipagem, Burke (2017) define como a redução de toda uma cultura em algumas poucas 

características gerais. Dadas associações pertencem, também, ao sistema de crença religiosa 

católica, pois as contradições entre liberdade e trabalho justificavam os procedimentos adotados 

com os indígenas de acordo com a disposição deles em aceitarem a aproximação da igreja, uma 

vez que “para os índios ‘de paz’ a catequese, para os ‘inimigos’ a guerra” (Lopes, 2005, p. 53). 

Seguindo a tônica da discussão, enquanto desde 1978 Djavan cantava que os indígenas 

por mais que se utilizem das terras para produção de alimentos e desenvolvam nelas relações 

espirituais íntimas e sagradas, tais territórios foram historicamente usurpados e não estão, 

legalmente, em devida posse deles. Outrossim, para Oliveira e Santos (2019, p. 399) “os povos 

indígenas do Nordeste são, dentre a população originária do Brasil, os que mais sofrem com o 

preconceito e a estigmatização, negativa que ameaça a obtenção de direitos a terra”. Permeados 



49 

 

por preconceitos, sem territórios demarcados e vítimas de violências históricas e sociais, os 

povos indígenas do Brasil pertencem as camadas mais vulneráveis da sociedade. 

Para finalizarmos, a música mais contemporânea do recorte adotado é a composição 

“Índia” (2005), de Roberto Carlos, que descreve as características mais visíveis de uma mulher 

atraente, detalhes do cabelo, do corpo e das roupas são os assuntos principais da narrativa. Tais 

representações mostram como a nudez e as características sexuais, sobretudo das indígenas 

mulheres, ainda são fortes questões de debates, evidenciando outras formas estereotipadas de 

se referir aos povos indígenas. Nossas discussões tecidas perpassam por destacarem como o 

preconceito ainda se mostra evidente na sociedade brasileira, resistindo, social e historicamente, 

a luta constante para desmitificar as realidades postas; se as músicas são expressões culturais, 

elas devem espelhar a vida conforme a realidade e não mantendo os estereótipos vigentes. 

 

3.2 “Eu sou indígena e estou contando a minha história” 

 

Aldeado na menor e mais recente aldeia do povo Xukuru-Kariri de Palmeira dos 

Índios, o então Cacique da comunidade Cristo do Goití (cargo renunciado por ele em 2025), 

Luiz André Pires Pirigipe, destaca com veemência a importância do protagonismo indígena. 

Reafirmando a necessidade do seu povo bradar a sua voz e se fazer ouvir pela sociedade, ele 

questiona: “como que nós estamos falando de uma história indígena e quem está contado não é 

indígena? Chegou a hora de contarmos a nossa história, o que a gente viveu na pele, de verdade. 

Eu sou indígena e eu estou contando a minha história” (Pirigipe, 2024)11. Destaca-se que os não 

indígenas muito falam daquilo que eles não conhecem, idealizando e propagando um 

imaginário distorcido desses povos, servindo para manutenção dos preconceitos existentes. 

Pesquisas de campo, etnografias, produção de fotografias e colheita de relatos orais, 

com as lideranças e os demais membros das comunidades, proporciona-nos uma outra leitura 

da realidade. As formas como se organizam sociopolítica, cultural e religiosamente nos levam 

a perceber semelhanças e diferenças em relação ao que vivenciamos e testemunhamos em nosso 

cotidiano. Entender o campo de estudo por uma perspectiva endógena, proporcionada pela 

própria leitura de mundo que eles fazem da sociedade e nos apresentam, nos possibilita tecer 

caminhos discursivos que destacam o protagonismo dos povos estudados. 

Em entrevista, o Cacique Luiz André demonstrou uma certa preocupação e 

desconforto ao ser perguntado como se sentia frente à sociedade não indígena do município. 

 
11 Entrevista Realizada no dia 13 de outubro de 2024, na casa do Cacique. Entrevistadores: Erick Charlles Oliveira 

Silva e Ezequiel Pedro Farias Cajueiro. 



50 

 

Ele relembrou momentos em que fora vítima de discriminação ao descobrirem que ele era 

indígena, fatos como piadas de cunho discriminatório são realidades presentes cotidianamente 

na vida dessas populações. A segregação social é destaque predominante e o preconceito da 

sociedade para com os indígenas é uma amostra pura da realidade perversa que está posta. O 

0entrevistado salientou que: 

A gente sabe pelo que passamos, a gente só quer o mínimo, só quer viver em 

paz, tranquilo, sem mexer com ninguém. Quem tiver seus trabalhos no 

comércio, na cidade, que vá trabalhar e volte para casa tranquilo, sem nenhum 

preconceito, sem nenhuma ameaça; a gente já teve índios mortos, índias 

estrupadas, e a gente aguentou e suportou tudo isso desde abril de 1500, mas 

chega um momento que a gente tem que partir para guerra, tipo 

“independência ou morte” (Pirigipe, 2024). 

 

 Voltemo-nos para uma das questões cerne tratada, anteriormente, na seleção de músicas 

analisadas, representada pela animalização das chamadas “raças monstruosas”, que os gregos 

antigos imaginavam existir em algum lugar da Índia. Burke (2017, p. 189) problematiza se a 

criação de tal designação era apenas para exemplificar o imaginário de uma sociedade, até 

então, desconhecida ou se justifica “exemplos de percepção distorcida e estereotipada de 

sociedades remotas”. A selvageria, muitas vezes legitimada pela prática antropofágica de alguns 

povos autóctones, reduz toda a população indígena do Brasil a associações animalescas. 

Observemos na imagem 06 a seguir, um exemplo pictural do processo de estereotipagem 

descrito. 

 

Imagem 06: Xilogravura mais antiga sobre os indígenas brasileiros, 1505 

 

Fonte: Burke (2017, p. 189) 

 

Assumindo, exitosamente, a missão de divulgar os estereótipos, a imagem mostrada 

anteriormente é uma xilogravura talhada em madeira e datada, aproximadamente, do ano de 



51 

 

1505, ela foi produzida logo após a chegada dos portugueses no Brasil, em 1500, e circulou na 

Alemanha cerca de seis anos depois, como promoção da imagem do que seriam os nativos do 

“novo mundo”.  As partes do corpo humano penduradas no galho da árvore, na parte superior 

central da pintura, e a figura dos canibais comendo braços humanos na extremidade 

esquerda da cena, vendem a falsa imagem de que a carne humana era o principal alimento de 

todos os indígenas desta terra, definindo-os, em totalidade, como canibais. 

Enquanto “uma cultura desumaniza a outra pela alegação de que seus membros 

devoram pessoas” (Burke, 2017, p. 190), os relatos dos próprios viajantes europeus, a exemplo 

de Debret (1985), mostram que essa era uma prática apenas de algumas tribos isoladas, como 

era o caso dos Camacãs e Mongoiós, na capital do Império, que se alimentavam, 

ritualisticamente, da carne dos seus inimigos vencidos em guerra. A crença perpassada pela 

ritualística era de que, ao se consagrar e comer a carne dos inimigos, homens guerreiros, as suas 

propriedades de força, inteligência e expertise eram também consumidas por eles. 

No cenário contemporâneo musical, pode-se observar a prática antropofágica, que 

deveria ser entendida enquanto característica isolada, tornando-se a generalização plena de toda 

uma cultura. A sociedade, a literatura, as múltiplas formas de manifestações artísticas e, até 

mesmo, a historiografia, contribuíram em grande escala para a construção e manutenção de uma 

pseudo-realidade completamente folclórica e descaracterizada. Voltemo-nos para a entrevista 

do Cacique Luiz André, quando ele defende a necessidade de os protagonismos indígenas em 

contarem as suas próprias histórias; multifacetados, diversos e plurais, os diferentes povos 

indígenas do Brasil possuem características tão próprias que os segregam, em totalidade, de 

muitos dos estereótipos vigentes. 

Na imagem 02, disposta na página 27 deste trabalho, Debret pintou um comportamento 

que ele observou entre os “caboclos” de Cantagalo, na Aldeia de São Lourenço, situada a 

pequena distância da capital do Império; eram os “hábeis caçadores” realizando a atividade de 

caça com uma flexa apoiada na palma dos pés, enquanto estavam deitados no chão com as 

pernas para cima. A imagem registrada nas primeiras décadas do século XIX, segundo Debret 

(1985, p. 14), “era uma descrição fiel dos hábitos dos índios selvagens”; outrossim, a realidade 

daquele contexto específico não representa práticas universais aos povos indígenas do Brasil, 

fator bem esclarecido na narrativa do próprio pintor.  

Em Alagoas, Nordeste brasileiro, mais de um século e meio depois, outros registros da 

mesma prática foram capturados, em fotografias feitas por Luiz de Barros Torres, escritor e 

comerciante que residiu no município de Palmeira dos Índios. Produzidos na aldeia Xukuru-

Kariri Mata da Cafurna, em 1988, as capturas idealizam uma forma de caçar que não é praticada 



52 

 

na cultura do povo Xukuru-Kariri. Tão logo, discutiremos por que tais encenações foram 

montadas e registradas no contexto da comunidade, a partir da análise das três (03) fotografias 

dispostas na prancha que compõe a imagem 07 a seguir. 

 

Imagem 07: Prancha fotográfica do indígena Xukuru-Kariri Mata da Cafurna 

 

Fonte: Torres (1988) (Acervo de fotografias do GPHIAL)12 

 

Um dos temas de estudo sensível as preocupações semióticas, para Geertz (2006, p. 

151), é a chamada “arte tribal”, que são aquelas produzidas, de alguma maneira, concernentes 

a um tipo de culto. Para tratarmos das três fotografias dispostas na prancha anterior, devemos 

situar, inicialmente, a localização na qual elas foram produzidas. A aldeia indígena Mata da 

Cafurna representa um dos maiores e mais significativos aldeamentos do povo Xukuru-Kariri 

em Palmeira dos Índios. O seu nome remete a sua vegetação densa de área preservada e 

remanescente da Mata Atlântica, distante aproximadamente 5 km do centro da cidade. Cerca de 

150 famílias residem, atualmente, na comunidade e tal população desenvolve, com o território, 

relações que transcendem o materialismo e perpassam por suas cosmologias religiosas. 

Peixoto (2025, p. 77), destaca que o “território da Mata da Cafurna é visto como 

especial para os Xukuru-Kariri porque a floresta em si possui significado religioso, [...] onde 

os indígenas acreditam viver os Encantados13”. Foi em tal contexto territorial sacro que, em 

1988, Luiz de Barros Torres capturou as fotografias que estamos por analisar. Nascido em 04 

de abril de 1926, no interior alagoano de Quebrangulo, Torres foi seminarista entre os anos de 

1937 e 1943, na capital do estado, Maceió, morou em Palmeira dos Índios de 1943 a 1992 e 

 
12 Localizado no Campus III da Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL). Acervo de fotografias: “Caixa 03 - 

Palmeira dos Índios”, pacote “Povos indígenas de Palmeira dos Índios e Alagoas”. 
13 Forças espirituais sagradas de indígenas que não passaram pela morte, se encantaram vivos e como tal são 

cultuados. 



53 

 

faleceu no dia 24 de maio de 1992, na cidade do Rio de Janeiro. Como figura notável do cenário 

alagoano como um todo, “Luiz Torres é conhecido em Palmeira dos Índios como pioneiro no 

trabalho com indígenas” (Peixoto, 2025, p. 67). 

Na cronologia do escritor, marca-se que em 1988 ele roteirizou, produziu e dirigiu um 

documentário sobre a história lendária da formação de Palmeira dos Índios, com o título de 

“Tilixi e Txiliá”, tendo como lócus de gravação a aldeia da Mata da Cafurna. Contudo, o 

material produzido se perdeu devido as intempéries do tempo14. No cenário pictórico 

apresentado, as imagens gradientes em tons de preto e branco, produzidas no século passado, 

mostram um indivíduo homem em três posições de caça diferentes: deitado com as pernas para 

cima e o arco apoiado nos pés, em pé e mirando o arco para cima e, por fim, semi-ajoelhado e 

com o arco horizontalmente apontado para frente. 

Esta forma de caça também foi registrada por Debret, em 1834, depois de suas 

observações entre os povos indígenas do Rio de Janeiro. No entanto, o pintor francês salienta 

que tal atividade foi por ele constatada e registrada, fiel à realidade, no cotidiano daquele povo 

(Debret, 1985). Contrapondo tal realidade, o povo Xukuru-Kariri, em Palmeira dos Índios, não 

possui nenhum registro que evidencie a prática da caça realizada da forma que está sendo 

mostrada nas fotografias de Torres. O cenário fictício montado pelo diretor do filme serve para 

reforçar os estereótipos de “selvagens” e de “hábeis caçadores” encrustados na historiografia 

sobre os indígenas, talvez aos moldes de Debret, pois “as artes são mecanismos elaborados para 

definir as relações sociais” (Geertz, 2006, p. 150). 

O filme contou a história da lenda de Tilixi e Txiliá, um casal de indígenas assassinado, 

cujo amor e sangue fariam surgir uma árvore de Palmeira, símbolo do município. Luiz André, 

indígena entrevistado, discorda completamente do imaginário idealizado na lenda, para ele: 

“Tilixi e Txiliá nunca existiu, a mentira começa pelos nomes. [...] essa questão de Tilixi e Txiliá, 

foi a maior mentira já contada em Palmeira dos Índios. [Luiz] Torres criou essa história” 

(Pirigipe, 2024). Torres foi o responsável tanto por desenhar a bandeira do município quanto 

por escrever a lenda, que “descreve os Xukuru-Kariri de forma idealizada e romântica, como 

seres dotados de características físicas e costumes supostamente inerentes à sua cultura” 

(Soares, 2025, p. 40). 

As imagens produzidas sob o culto de uma ideologia, que colocam os indígenas como 

aculturados e anônimos de suas narrativas, demonstram a “arte tribal” de Clifford Geertz, 

ignoram suas realidades e passam por cima de suas verdadeiras histórias. Os cenários pintados 

 
14 Documento da cronologia disponível no Acervo 1 do GPHIAL: Luiz B. Torres (Caixa C-24).  



54 

 

por Debret resistem a mediocridade do tempo e seguem influenciando as representações 

corpóreas e ideológicas dos indígenas brasileiros na contemporaneidade; suas práticas, culturas 

e religiões são reduzidas a meras e simplistas características, ao passo que se representam tais 

povos ao bel prazer de uma classe dita dominante e sem nenhum compromisso com a verdade. 

Aqui, a arte de Debret foi o espelho que refletiu as representações, também artísticas, da vida 

indígena construída pelas fotografias de Luiz Torres. 

 

3.3 “Dos legítimos brasileiros restaram apenas uma vaga lembrança”? 

 

O que seria a História senão um emaranhado de fatos, acontecimentos, figuras, datas 

e pessoas, é a tecitura de padrões sociais humanos reproduzindo seus próprios comportamentos 

ao longo dos séculos. Estudar as pessoas, enquanto personagens historiográficos no decurso do 

tempo, é justamente o que Bloch (1997) definiu enquanto a ciência histórica. O município 

alagoano de Palmeira dos Índios, sobretudo a parte das populações originárias, os indígenas, 

possuem narrativas construídas, estruturalmente, em discursos que refletem o período colonial; 

perpassadas pelas lentes de Luiz Torres, um dos escritores mais reconhecidos da historiografia 

local, pois era visto como o “homem das letras, considerado um grande intelectual do 

município” (Soares, 2025, p. 15). 

O território hoje entendido como Palmeira dos Índios possui uma formação histórica 

vinculada à migração de dois grupos indígenas, os “Xucuru” e os “Cariri”, oriundos 

respectivamente das regiões de Cimbres, Pesqueira/PE, e do baixo São Francisco, atual Porto 

Real do Colégio. Já nas últimas décadas do século XVIII, por volta de 1773, foi que as duas 

etnias se fundiram, dando origem ao povo “Xukuru-Kariri” (agora adotando a grafia do termo 

com a letra “k” e não mais com “c”) (Peixoto, 2025). Contemporâneo à segunda metade do 

século XX, Luiz Torres, ao escrever sobre tais populações, apresenta aqueles que primeiro 

habitaram o município como uma “tribo alvoroçada” (Torres, 1977), com pouca ou nenhuma 

organização sociopolítica, cultural e religiosa.  

Para ele, conforme publicado na edição do Jornal de Alagoas de março de 1977, no 

artigo “Índios Xucuru Kariri, uma raça em extinção”, eram um povo que não falavam mais uma 

língua nativa, desprovidos de terras, o que desestabilizava sua própria sobrevivência, e de 

poucas culturas e tradições. Na matéria, os Xukuru-Kariri foram descritos como “aculturados 

sem apelação, vão assimilando costumes incompatíveis com a índole indígena. [...] As 



55 

 

vantagens do mundo moderno terminarão por fazê-los esquecer as tradições de sua raça. Dos 

legítimos brasileiros restará apenas uma vaga lembrança” (Torres, 1977, p. 2, grifo nosso). 

Para o autor, a influência das sociedades envolventes, daqueles que colonizaram e 

usurparam dos territórios de origem indígena, fariam com que os “legítimos brasileiros” 

perdessem as suas características originárias ao passo que galgassem do contato com culturas 

dispares das suas. A perspectiva de que as pessoas são capazes de “perderem” suas culturas e 

etnias ao se misturarem com outras, está presente no imagético dos indígenas como meros 

observadores passivos dos acontecimentos, figuras em branco ou tábulas rasas. Peixoto (2025, 

p. 72) alerta que “a imagem do indígena pacífico vai sendo substituída, na literatura de Luiz 

Torres, pela imagem do indígena excluído”. 

Para provocarmos a afirmativa de Torres, de que os indígenas sumiriam da sociedade 

palmeiríndia ao tecer do tempo, buscamos, na cidade, representações totêmicas que ilustram 

como a narrativa se desenvolveu na contemporaneidade. Observaremos duas estátuas erigidas 

sob o discurso de homenagem aos povos indígenas Xukuru-Kariri, uma localizada na praça 

central, em plena área de comércio, e a outra às margens urbanas, em um dos principais polos 

educacionais de ensino superior do município. Para entendermos melhor tal disposição 

geográfica, mostramos a seguir, na imagem 08, um mapa que situa ambas as localizações. 

 

Imagem 08: Mapa da localização das imagens indígenas em Palmeira dos Índios/AL 

 
Fonte: Cavalcante (2025) 

 

No mapa, contornado pela cor vermelha, está em destaque o território correspondente 

ao município de Palmeira dos Índios; em roxo, observa-se recortada a área da Terra Indígena 



56 

 

(TI) demarcada e pleiteada pelos Xukuru-Kariri. Próximo ao limite inferior da região de TI, no 

centro da cidade, encontra-se, destacado em amarelo, a primeira estátua que analisaremos, 

situada na Praça Moreno Brandão, popularmente conhecida como “Praça do Açude”, ao topo 

de um antigo chafariz que não mais funciona, a imagem da “Índia Txiliá”, uma das personagens 

principais da lenda fundante do município, apresenta-se completamente nua e de joelhos.  

Mais abaixo do primeiro ponto, localizado nos limites urbanos, destaca-se em laranja 

o Campus III da Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL), onde se situa a segunda estátua 

a ser analisada. Representando os dois personagens da mesma lenda, Tilixi e Txiliá, as imagens 

estão em situações de preservação bem degradadas, devido às ações causadas pela exposição 

ao tempo. Originalmente, tais monumentos compunham o portal de entrada da cidade, mas 

foram removidos por questões políticas e de reformas no lugar. A UNEAL, por iniciativa de um 

professor15, recuperou-as e dispôs na porta da Instituição, como lembrete diário de que aquele 

espaço é, originalmente, indígena. Afim do melhor aprofundamento das nossas discussões, 

observemos a imagem 09 a seguir, composta por uma prancha com duas (02) fotografias.  

 

Imagem 09: Prancha fotográfica das estátuas de indígenas em Palmeira dos Índios 

 

Fonte: Cajueiro (2025c) 

 

Os cenários de vegetações verdes, junto ao azul do céu, conferem beleza as cenas, 

tornando despercebido ao observador comum as reais histórias que transcorrem nas realidades 

de tais contextos. No final do século XX, as memórias da Praça São Pedro, em Roma, onde se 

 
15 Mantemos a identidade do professor privada por questões de sigilo, uma vez que a discussão envolve fatores 

políticos conflitantes e ainda vigentes na região. 



57 

 

situa as maiores e mais imponentes obras de Leonardo Da Vinci, causou em Alexandre Tito16, 

escultor da lendária Txiliá, mostrada na fotografia 1 da prancha anterior, provocações acerca da 

notoriedade que o escultor italiano ganhou por representar corpos desnudos em sua arte. 

Esculpida em 1988, a pedido do então prefeito Helenildo Ribeiro, a obra de Txiliá (indígena 

Xukuru-Kariri), figura central da lenda fundadora do município, foi produzida sob a perspectiva 

de como a mulher “veio ao mundo”. 

A imagem da mulher nua, em destaque no centro da cidade, causou sérias repercussões 

entre os moradores. Por mais que ela tenha sido construída com base na lenda, o contexto de 

disputa territorial e fundiária no qual a região estava inserida, gerou maiores desavenças em 

algo, aparentemente, trivial. A sociedade palmeiríndia, alertada da necessidade imediata da 

demarcação das suas Terras Indígenas, ofereciam fortes resistência e repulsa a tudo que fosse 

relacionado ao protagonismo dos povos originários. Para Soares (2025, p. 84), “a mitificação, 

a partir da perpetuação da figura de um indígena lendário, diante dos conflitos fundiários com 

os fazendeiros contrários à demarcação contribui para a negação dos atuais Xukuru-Kariri”.  

Em vias de aculturação e moldados pelos discursos de Torres, os indígenas de Palmeira 

dos Índios possuem suas identidades entrelaçadas às disputas fundiárias de demarcação 

veemente, que já se arrastam há décadas, contribuindo para que suas mobilizações, junto a sua 

própria etnicidade, sejam questionadas pela sociedade vigente. Soares (2025) destaca ainda que 

as representações sociais, aos moldes de Chartier (2002), são entraves políticos; relacionar os 

indígenas ao padrão visual e cultural de um passado remoto, aliados às contendas por terra, 

resulta na tentativa de negar suas próprias existências. Contudo, para alguns indígenas na 

atualidade, a história por trás da estátua é muito mais lendária que política. 

Em entrevista, Luiz André narrou alguns conflitos entre indígenas e ciganos, que 

teriam marcados a região; destacou que na cultura cigana “se uma mulher que eles se 

interessarem não se cederem a eles, eles acabam a assassinando”, fato que, segundo ele, 

justificaria a homenagem feita para a indígena na praça, pois “por conta de uma índia, que existe 

a estátua lá na Praça do Açude, aquela índia foi assassinada porque não quis se ceder a um 

cigano. [...] Mas, causava algum interesse uma história sanguínea? Não. Então, Luiz Torres 

criou essa história de Tilixi e Txiliá” (Pirigipe, 2024). O fato é que a representação artística 

causou sérias agitações sociais e políticas na região, mas a imagem ainda se encontra imponente 

no centro da cidade, erigida sob o discurso de homenagem aos povos indígenas locais. 

 
16 Nascido em 18 de abril de 1927, em Ouro Branco/AL, o artista, popularmente conhecido como “O Aleijadinho 

de Alagoas”, se destacou entre os anos de 1970 e 1980 com a criação de estátuas de grande influência para os 

municípios alagoanos, a exemplo do “Cristo do Goití” e da “Indígena Txiliá”, ambas de Palmeira dos Índios. 



58 

 

Evidentemente, Luiz Torres “criou a história de Tilixi e Txiliá” ao escrever a lenda de 

fundação do município, de presença influente no imaginário da sociedade local. A fotografia 2 

na prancha da imagem 09 materializa os personagens emblemáticos do contexto apresentado. 

Os monumentos, apesar das intempéries do tempo, do descaso humano e dos conflitos e tensões 

de natureza política e territorial, resistem e permanecem instaladas na entrada da UNEAL, com 

uma história marcada por fatos de um passado próximo. Até o ano de 2012, na principal entrada 

da cidade, estavam presentes tais estatuetas que, juntas com a imagem de uma palmeira, 

compunham um letreiro representacional aludindo ao nome do município “Palmeira dos 

Índios”, conforme mostramos na imagem 10 a seguir. 

 

Imagem 10: Indígenas Tilixi e Txiliá representados na entrada da cidade 

 

Fonte: GPHIAL (2012)17 

 

Por questões pessoais e políticas do governo municipal à época, as quais dispensa 

citarmos, as representações de Tilixi e Txiliá, presentes na imagem anterior, foram removidas 

e jogadas no lixo, fazendo anuar um perfume de ausência dos indígenas na cidade. Em um 

movimento de resistência, os professores que eram então diretor e vice-diretor do Campus, 

recuperaram os totens e situaram na entrada da Universidade. A resposta foi para a negação 

imposta da presença indígena na região, mostrando que tais espaços são, historicamente e por 

direito, terras de presença dos povos originários. A questão analisada é, sobretudo, simbólica, 

mostrando a arte, no caso das estátuas, como instrumento político que espelhou a vida. 

Enquanto Chartier (2002) defende que uma característica das práticas culturais é a 

forma como os símbolos e signos, presentes na esfera social, configuram a realidade que 

 
17 Acervo de fotografias do GPHIAL: “Caixa 04 - Palmeira dos Índios”, pacote “Curiosidades de Palmeira dos 

Índios (pessoas e lugares)”. 



59 

 

experienciamos. Hobsbawm (1990) nos mostra que toda nação é formada por um corpo de 

pessoas articuladas politicamente, integrando conceitos que perpassam por identidades, 

símbolos e culturas particulares. Aquilo que chamamos de “nações modernas”, o autor apresenta 

como “comunidades imaginadas”, uma vez que os próprios Estados Modernos são 

“protonações”, pois as sociedades nada mais são do que um aglomerado de coisas que julgam 

necessárias para a existência. No contexto, o indígena entrevistado, despretensiosamente, 

exemplificou um dos conceitos de nacionalidade presente em sua realidade, observemos: 

O indígena tinha medo de falar que era indígena, por perseguição, tanto índias 

eram estrupadas quanto índios escravizados, suas terras eram tomadas a força. 

[...] Hoje, eu, André Pires Pirigipe, morro, eu morro aqui, mas eu seguro a 

minha cultura, eu defendo de qualquer forma, pode me matar agora 

perguntando “você é índio ou branco?”, com uma arma apontada para minha 

cabeça, que eu falo “eu sou índio com muito orgulho”. Eu tenho orgulho do 

que os meus antepassados fizeram por mim, pelo meu povo de hoje e pela 

nossa geração. Então, eu tenho muito orgulho de falar “eu sou indígena” 

(Pirigipe, 2024).  

 

O pertencimento reafirmado a determinada cultura ou territorialidade é o que exprime, 

segundo evidencia Candau (2012), a identidade de uma pessoa ou de um povo. Para o 

entrevistado, o medo de se mostrar indígena perante a sociedade, devido as perseguições e 

violências sofridas historicamente, vem perdendo lugar, gradativamente, para os direitos 

galgados pela liberdade do orgulho, a possibilidade de ser, viver e se apresentar como indígena 

mostram faces reais de uma nação plural e rica em símbolos e signos. A política não está 

dissociada de tais embrulhos, pois a reafirmação identitária é uma disputa constante, a exemplo 

do território, por se configurar como movimentos de identidades étnicas. Essas são as 

“comunidades imaginadas” de Hobsbawm (1990, p. 63). 

“Eu tenho muito orgulho de falar que sou indígena”, apenas essa afirmação do Cacique 

Luiz André já nos serve por exemplo de como a contemporaneidade refuta, cotidianamente, a 

afirmativa de Luiz Torres de 1977. Os povos indígenas do Brasil, como um todo, resistem as 

imposições históricas do tempo, suas culturas, práticas, religiões e artes são provas vivas e 

irrefutáveis disso, pois mostram as tradições adaptadas as atualizações sociais que as cercam. 

As pinturas, esculturas, imagens e fotografas analisadas no tecer deste texto mostram as artes 

como instrumentos de resistência da vida. Na sociedade atual, não restam apenas lembranças 

dos legítimos brasileiros, mas os próprios indígenas existem resistindo ao tempo. 

 

  



60 

 

“HÁ MAIS DÚVIDAS DO QUE CERTEZAS”: 

o que restou como conclusões 

 

O movimento armorial, surgido na década de 1970 em Recife, encabeçado pelo 

escritor paraibano Ariano Suassuna, reúne uma série de entendimentos sobre as características 

da arte brasileira, pois envolve campos como a literatura, a música e o teatro. Nesse entender, 

tinha-se o objetivo de criar uma arte brasileira que fosse erudita e autêntica, dispondo, para isso, 

dos elementos da própria cultura popular nordestina, a exemplo dos cordéis e das músicas 

locais. Buscava-se a fusão entre aquilo dito como popular e o erudito, para expressar a real 

identidade brasileira, abordando os aspectos mais triviais da sociedade como instrumento de 

consolidação de uma estrutura mais ampla e sólida. 

Tal exemplo nos ensina que a arte, por vezes encarada pelas sociedades como algo 

grandioso e inacessível, na verdade é – ou ao menos deveria ser – constituída pelos diversos 

embrulhos sociais, desde a base até os níveis mais altos. Os povos indígenas de Alagoas, onde 

se situam as três comunidades que estudamos, são exemplos vivos, materiais e imateriais, de 

manifestações artísticas; evidenciando como a arte se expressa em elementos populares e 

regionais, formando parte do macro entendimento de cultura. Outrossim, interessados nos 

pormenores negligenciados, encaramos a micro-história como nosso principal direcionamento 

de pesquisa, associando a análise de documentos orais, iconográficos e textuais, buscando 

colaborar para a historiografia indígena da região.  

A história cultural, para autores como Chartier (2002, p. 66), nos incita a pensar a 

própria cultura como a base das sociedades, por representar a “instância da totalidade social”; 

o autor destaca, na pesquisa em História, a necessidade de situar o conhecimento científico 

erudito, nos diversos espaços sociais e populares estudados. A relação dos termos “arte” e 

“vida”, na função de um espelhar o outro, foi proposta, desde o título deste trabalho, buscando 

discutir como os veículos artísticos abordados, musicais e pictóricos, integram relações de 

signos, ao representarem diversos aspectos da vida indígena. 

Nas conclusões de uma historiografia cultural, Pesavento (2014, p. 115) diz restar 

“mais dúvidas do que certezas” e isso, para muitos, compromete o pacto da História com a 

verdade, pois deveria está preocupada com “coisas sérias”. O fato é existirem hierarquias de 

verdades, de cunho pessoal e social. As representações registradas entre os indígenas destacam 

aspectos do cotidiano vivenciado por eles, são verdades notáveis ao se converterem em novas 



61 

 

lentes interpretativas da cultura, isso torna cada vez mais difícil definir fronteiras entre o 

possível e o impossível de ser pesquisado pela História, uma vez que tudo é objeto de Clio. 

O nosso objetivo foi mostrar a arte não como um objeto fechado, mas um campo de 

interpretações vasto, expressando-se nas roupas, nos costumes e nas crenças, o mais popular 

dos elementos integra esse universo junto a todos os outros da conjuntura erudita. Para isso, 

buscamos no século XIX, bojo da formação identitária nacional brasileira, pinturas produzidas 

por Jean Baptiste Debret, que retratam aspectos das culturas indígenas resistentes ao tempo e 

que continuam influenciando a visão social sobre esses povos na atualidade, tal perspectiva foi 

construída pela ótica de viés colonizador do francês membro-capitão da Missão Artística 

Francesa (MAF). 

Tecendo o decurso temporal, buscamos nos meados do século XX outros documentos, 

destacando o imagético indígena na sociedade do município de Palmeira dos Índios. A pesquisa 

no acervo do GPHIAL-UNEAL nos proporcionou o contato com fotografias e documentos, 

sobretudo cronológicos, do escritor Luiz Torres, descortinando outras representações 

fundamentais para o desenvolvimento da pesquisa. Destaca-se, dessa forma, como a perspectiva 

colonial, do início do século XVI, ainda resiste as intempéries do tempo e continua presente 

nos séculos XIX, XX e na contemporaneidade do XXI. 

Ainda no Agreste alagoano, registramos experiências cotidianas da aldeia Xukuru-

Kariri Cristo do Goití, a comunidade nos mostrou que a despretensiosa manhã de um domingo 

ensolarado pode proporcionar a contemplação da arte presente nos mais triviais elementos do 

cotidiano. As condições simples de vulnerabilidade socioeconômica evidenciaram povos em 

quase nada diferentes do restante das sociedades, excerto pela sua etnia, identidade e 

pertencimento indígena. Embora aparentemente “misturados”, são culturalmente distintos da 

sociedade envolvente. 

No Alto Sertão do estado, os Katokinn e os Jiripankó encheram o cenário visual com 

a beleza pictórica dos batalhões de Praiás, a pluralidade de cores, os cânticos e as danças que 

integram os rituais, por si só, são matérias produtoras de arte. A ancestralidade, o respeito ao 

sagrado e a hierarquia, ressaltam como a identidade desses povos é moldada pelos seus 

costumes, práticas e crenças, sobretudo nas Forças Encantadas (Peixoto, 2023). Verificamos a 

importância da religião quando eles afirmam que “toda essa cosmologia está acima de nós e 

dentro de nós”, conforme fora dito por um indígena Jiripankó em conversa informal. 

O último dos nossos objetos de estudo fora as letras de quatro músicas da MPB, 

produzidas entre 1978 e 2005, por artistas consagrados do cenário musical nacional. As 

canções, que carregam os nomes de cantores como Djavan, Ivete Sangalo, Rita Lee e Roberto 



62 

 

Carlos, povoam o imaginário da sociedade de imagens completamente distorcidas e irreais 

sobre as culturas indígenas. Trabalhamos a música enquanto linguagem, capaz de carregar e 

expressar sentido, segundo nos mostra Hall (2016), mas, também, enquanto arte, na 

compreensão de Geertz (2006) de que para entendê-la é preciso estudá-la por completo. 

Os circuitos sociais de consagração, concebidos pelo sociólogo francês Pierre 

Bourdieu (2006), ratificam que os indivíduos, em sociedade, passam por processos simbólicos 

de legitimação, os tornando símbolos de prestígio e autoridade. As práticas culturais analisadas 

ao longo deste trabalho, ao mesmo tempo que evidenciam o pertencimento dos indígenas às 

suas culturas, também os consagram perante suas comunidades. Afinal, a realidade nada mais 

é do que uma construção social influenciada por relações de poder, agindo de forma “capilar” 

em todas as esferas da vida (Hall, 2016). 

O que nos restou como conclusão rompe o conceito de término, esta etapa do trabalho 

está longe de ser a resposta canônica e finalizada dos nossos estudos, tampouco sobre o tema 

abordado. Comungamos com Sandra Jatahy Pesavento (2014) ao dizer que no final de nossas 

pesquisas ainda pairam muitas dúvidas. Nos caminhos da micro-história, buscamos percorrer 

pelos becos e vielas da História erudita para traçar narrativas historiográficas que 

contemplassem os relegados. Da proa a popa de nossas pesquisas, os povos indígenas de 

Alagoas foram as peças fulcrais da abordagem, pois buscamos valorizar suas artes e suas 

culturas como parte necessária da complexa engrenagem social. 

Traduzimos a trajetória que estamos por finalizar numa trilogia da dádiva: nos 

embriagamos com um universo de informações novo, que se converteu em fronteiras e pontes 

entre o pesquisador e o pesquisado, desfrutamos com a maestria e a cautela necessária ao trato 

dessas temáticas e, por fim, materializamos a experiência na escrita deste trabalho, devolvendo 

um pouco do muito que recebemos. Receber, usufruir e retribuir, foi o pilar da nossa pesquisa 

com os indígenas de Alagoas, adiante nos resta apenas o anseio de que suas vozes sejam, cada 

vez mais, ecoadas. Aqui, escrevemos o começo de uma pequena história.  



63 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALBERTI, Verena. Manual da história oral. 2 ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. 

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. O Tecelão dos tempos: novos ensaios de 

teoria da história. São Paulo: Intermeios, 2019. 

ALMEIDA, Onésimo Teotónio. De “Ilha da Vera Cruz” a “Brasil”: Revisitação à origem do 

nome. Antíteses, v. 15, n. Especial: A independência do Brasil – 200 anos, p. 321-340, 2022. 

Disponível em: <https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/antiteses/article/view/45637>. 

Acesso em: 05 de abr. de 2025. 

ARRUTI, José Maurício Paiva Andion. O Reencantamento do mundo: trama histórica e 

arranjos territoriais Pankararu. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social). Rio de 

Janeiro: UFRJ/MN, 1996. 

BARTHES, Roland. Retórica da imagem. In: BARTHES, Roland. O óbvio e o obtuso. 

Lisboa: Ed. 70, 2009. P. 27-46. 

BATTEUX, Charles. As belas-artes reduzidas a um mesmo princípio. São Paulo: 

Humanitas; Imprensa Oficial do Estado, 2009. 

BICALHO, Fabiane Gilberto Pereira. O pitoresco e o sublime: os “indiens de carton-pâte” 

no tomo I de Viagem Pitoresca e Histórica ao Brasil de Debret. Dissertação de mestrado 

(Programa de pós-graduação interunidades em estética e história da arte). São Paulo: USP, 

2022. 

BLACKING, John. Música, cultura e experiência. Cadernos de Campo (São Paulo-1991), v. 

16, n. 16, p. 201-218, 2007. Disponível em: 

<http://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50064/55695>. Acesso em: 25 de 

jan. de 2025. 

BLOCH, Marc. Introdução à história. Mem Martins: Publicações Europa-América, 1997. 

BOURDIEU, Pierre. A ilusão biográfica. In: AMADO, Janaína; FERREIRA, Marieta de 

Morais (orgs.). Usos e abusos da história oral. 8 ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2006. 

BURKE, Peter. Testemunha ocular: o uso de imagens como evidência histórica. São Paulo: 

Editora Unesp, 2017. 

CAJUEIRO, Ezequiel Pedro Farias; PEIXOTO, José Adelson Lopes. Sob o signo da imagem: 

iconografia indígena em clipes de músicas infantis. In: ROCHA, Adauto Santos da; 

SOARES, Brunemberg da Silva; MENDONÇA, Vinícius Alves de (Orgs.). Povos indígenas 

e culturas subalternizadas em Alagoas. Palmeira dos Índios: GPHIAL, 2024, p. 134-150. 

CAJUEIRO, Ezequiel Pedro Farias; PEIXOTO, José Adelson Lopes. Entre a música e a 

cultura Jiripankó: representações da pintura corporal indígena. In: CAJUEIRO, Ezequiel 

Pedro Farias; SILVA, Erick Charlles Oliveira (Orgs.). Povos indígenas e marginalizados: 

experiências, práticas e saberes ancestrais. Palmeira dos Índios: GPHIAL, 2025, p. 11-24. 

CAMINHA, Pero Vaz de. A carta de Pero Vaz de Caminha. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 



64 

 

CANDAU, Joel. Memória e identidade. São Paulo: Contexto, 2012. 

CAVALCANTE, Madson Correia. Mapa da localização das imagens indígenas em 

Palmeira dos Índios/AL. Imagem 08. Palmeira dos Índios/AL: 2025, Collor. 12x8 cm. 

Escala 1:160000. 

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. Coleção Memória e 

Sociedade. 2 ed. Lisboa: Difel, 2002. 

COLI, Jorge. Primeira missa e invenção da descoberta. In: A descoberta do homem e do 

mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

DEBRET, Jean Baptiste. Viagem pitoresca e histórica ao Brasil. V. 1, partes 1 e 2. São 

Paulo: Círculo do Livro, 1985. 

DURKHEIM, Émile. Formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Paulinas, 1989. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. 4 ed. São Paulo: Editora 

WMF Martins Fontes, 2018. 

GEERTZ, Clifford. A arte como um sistema cultural. In: O saber local: novos ensaios em 

antropologia interpretativa. 8 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

GOMBRICH, Ernst Hans Josef. História da arte. 16 ed. Rio de Janeiro: LTC, 1999.  

GOMES JÚNIOR, Guilherme Simões. Sobre quadros e livros: rotinas acadêmicas - Paris e 

Rio de Janeiro, século XIX. Tese (Livre-docência). Departamento de Sociologia da Faculdade 

de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da USP. São Paulo, 2003. 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio: Apicuri, 2016.  

HOBSBAWM, Eric J. Nações e nacionalismos desde 1780: programa, mito e realidade. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1990. 

JANCSÓ, István; PIMENTA, João Paulo G. Peças de um mosaico (ou apontamentos para o 

estudo da emergência da identidade nacional brasileira). In: MOTA, Carlos Guilherme (Org). 

Viagem incompleta: a experiência brasileira (1500-2000). Formação: Histórias. 2 ed. São 

Paulo: Editora SENAC São Paulo, 2000. 

KOSSOY, Boris. Fotografia & história. 4 ed. São Paulo: Ateliê Editorial, 2012.  

LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropológico. 21 ed. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Editor, 2007. 

LOPES, Fátima Martins. Em nome da liberdade: as vilas de índios do Rio Grande do Norte 

sob o diretório pombalino no século XVIII. Tese (Doutorado em História). Recife: UFPE, 

2005. 

MENDONÇA, Vinícius Alves de. Corpos pintados e memórias compartilhadas: história e 

pintura corporal entre os indígenas Jiripankó-AL. Palmeira dos Índios: GPHIAL, 2023. 



65 

 

MONTEIRO, John Manoel. Armas e armadilhas: história e resistência dos índios. In: 

NOVAES, Adauto (org.). A outra margem do ocidente. São Paulo: Companhia da Letras, 

1999. p. 237-249. 

MESLIN, Michel. Fundamentos de antropologia religiosa: a experiência humana do divino. 

Petrópolis: Vozes, 2014. 

OLIVEIRA, João Pacheco de; SANTOS, Rita de Cássia Melo. Descolonizando a ilusão 

museal – etnografia de uma proposta expositiva. In: De acervos coloniais aos museus 

indígenas: formas de protagonismos e de construção da ilusão museal. João Pessoa: Editora 

UFPB, 2019. 

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O trabalho do antropólogo. 2 ed. Brasília: Paralelo 15; 

São Paulo: Editora UNESP, 2000. 

PANOFSKY, Erwin. Significado nas artes visuais. 4 ed. São Paulo: Perspectiva, 2017. 

PEIRCE, Charles Sanders. Semiótica. 3 ed. São Paulo: Perspectiva, 2005. 

PEIXOTO, José Adelson Lopes. Minha identidade é meu costume: religião e pertencimento 

entre os indígenas Jiripankó – Alagoas. Palmeira dos Índios: GPHIAL, 2023. 

PEIXOTO, José Adelson Lopes. Memórias e imagens em confronto: os Xukuru-Kariri nos 

acervos de Luiz Torres e Lenoir Tibiriçá. Palmeira dos Índios: GPHIAL, 2025. 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & história cultural. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora, 2014. 

SOARES, Brunemberg da Silva. Apropriações e usos de imagens sobre os indígenas 

Xukuru-Kariri em Palmeira dos Índios/AL (1968-2010). Palmeira dos Índios: GPHIAL, 

2025. 

SOBRINHO, Antônio Alves Pereira da Silva. Surgimento da história da arte e da crítica 

de arte no Brasil: da Missão Artística Francesa à Semana de Arte Moderna (1816-1922). 

Tese (Doutorado em História). Recife: UFPE, 2023.  

SQUEFF, Leticia. Revendo a missão francesa: a missão artística de 1816, de Afonso 

D’Escragnolle Taunay. Encontro de História da Arte, Campinas, n. 1, p. 133-140, 2005. 

Disponível em: <https://www.unicamp.br/chaa/rhaa/atas/atas-IEHA-v2-133-140-

leticia%20squeff.pdf>. Acesso em: 05 de abr. de 2025. 

TORRES, Luiz de Barros. Índios Xucuru Kariri, uma raça em extinção. Jornal de Alagoas. 

Alagoas, p. 1-11, 31 mar. 1977. 

TREVISAN, Anderson Ricardo. Debret e a Missão Artística Francesa de 1816: aspectos da 

constituição da arte acadêmica no Brasil. Plural, São Paulo, v. 14, p. 9-32, 2007. Disponível 

em: <https://www.revistas.usp.br/plural/article/view/75459>. Acesso em: 05 de abr. de 2025. 

 

 

 



66 

 

Fotografias 

 

CAJUEIRO, Ezequiel Pedro Farias. Prancha fotográfica da aldeia indígena Xukuru-

Kariri Cristo do Goití. Imagem 01. Aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití, Palmeira dos 

Índios/AL: 2024, Collor. 14x7 cm. 

CAJUEIRO, Ezequiel Pedro Farias. Prancha fotográfica da aldeia indígena Katokinn. 

Imagem 04. Aldeia Katokinn, Pariconha/AL: 2025a, Collor. 14x7 cm. 

CAJUEIRO, Ezequiel Pedro Farias. Prancha fotográfica da aldeia indígena Jiripankó. 

Imagem 05. Aldeia Jiripankó, Pariconha/AL: 2025b, Collor. 14x7 cm. 

CAJUEIRO, Ezequiel Pedro Farias. Prancha fotográfica das estátuas de indígenas em 

Palmeira dos Índios. Imagem 09. Palmeira dos Índios/AL: 2025c, Collor. 13x6 cm. 

GPHIAL. (Autor desconhecido). Indígenas Tilixi e Txiliá representados na entrada da 

cidade. Imagem 10. Acervo de fotografias do GPHIAL, UNEAL: 2012, Collor. 10x6 cm. 

TORRES, Luiz de Barros. Prancha fotográfica do indígena Xukuru-Kariri Mata da 

Cafurna. Imagem 07. Acervo de fotografias do GPHIAL, UNEAL: 1988, P&B. 13x6 cm. 

 

Entrevista 

 

PIRIGIPE, Luiz André Pires. O Cacique Luiz André e a Aldeia Cristo do Goití. 13 de 

outubro de 2024. Entrevistadores: Erick Charlles Oliveira Silva e Ezequiel Pedro Farias 

Cajueiro. Casa do cacique Luiz André na Aldeia Cristo do Goití - Palmeira dos Índios/AL. 

2024. Entrevista gravada em formato MP3. 

 

 


